Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Den guddommelige Sangs
Kildeveeld
af
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

s

\

Indholdsfortegnelse:

Version 5.maj 2017

Overseetternes Bemeaerkninger
Forord
Kapitel 1: Herrens evigtgyldige Tale
Kapitel 2: Arjuna erkender egne Fejl
Kapitel 3: Du er den evige Atma
Kapitel 4: Atma er hinsides Glaede og Sorg
Kapitel 5: En Sthithaprajna's Kendetegn
Kapitel 6: Karma og Dharma
Kapitel 7: Hvorfor inkarnerer Gud?
Kapitel 8: Avathar‘ens Opgaver

Kapitel 9: De fire Varna'er er skeenket af Gud

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Kapitel 10: Guru'ens og Sishya'ens Kvaliteter

Kapitel 11: Sraddha, klippefast Tro, er forudsatningen for Jnana

Kapitel 12: Alt er Brahmam
Kapitel 13: Maya og de fire Former for Bhakthi
Kapitel 14: Brahmam, Aadhyaathmam og Karma
Kapitel 15: Livets Mal er en god Dad

Kapitel 16: Abhyasa er ngdvendig for at na Malet

Kapitel 17: Det er vigtigt at dg pa et lykkevarslende Tidspunkt

Kapitel 18: Lad Herren baere dine Byrder
Kapitel 19: Den rene af Hjertet modtager Guds Nade
Kapitel 20: Ret al din Keerlighed mod Gud
Kapitel 21: Bhakthi er Keerlighed til Gud
Kapitel 22: Ggr dig fri af de tre Guna'er
Kapitel 23: Jnani‘ens tyve Dyder
Kapitel 24: Atma er i Alt og Alle
Kapitel 25: Daivisampathi - de 25 guddommelige Dyder
Kapitel 26: Den rette Fgde er altafggrende
Kapitel 27: Stol pa Herren og falg Hans Bud

Ordliste/Fremmedord

Overseetternes Bemaerkninger

I den engelske udgave af Githa Vahini er der ingen kapiteloverskrifter. Under arbejdet
med den danske oversaettelse har oversaetterne sggt at sammenfatte deres udbytte af

teksterne i form af kapiteloverskrifter til den danske udgave.

Der er til den danske udgave tillige udarbejdet en ordliste med ordforklaringer til de

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Sanskrit ord, der forekomrner, samt over andre ord af fremmed oprindelse. Alle disse
ord er i ordlisten skrevet med store bogstaver. For det meste har Sai Baba forklaret
disse ord, fgrste gang de optraeder i teksten. Ordforklaringerne i ordlisten er sa vidt
mullgt hentet fra disse forklaringerne, men det har dog i enkelte tilfeelde veeret
ngdvendigt at sgge forklaringerne i andre af Sai Baba's Taler eller Skrifter.

Der er desuden udarbejdet en emneliste for lettere at kunne genfinde de eksempler,
fortzellinger, definitioner af Sanskrit ord og sa videre, som Bhagavan Sri Sathya Sai
Baba har benyttet i denne Vahini bog.

Endelig er der udarbejdet en oversigt over citater af vers fra Bhagavad Githa i de
tilfaelde, hvor det har veeret muligt at fastsld sammenhaengen mellem Baba's Ord og de
pageeldende vers.

Overseaetterne har valgt at skrive alle Sanskrit ord og Navne pa Gud samt Guds
Kvaliteter med stort beglmdelsesbogstav. Det samme er tilfeetdet med begreber som
Herren, Guds Keerlighed, Guds Alnagt og lignende begreber. Endelig er alle absolutte
kvaliteter skrevet med stort begyndelsesbogstav.

Om Sai Ram

Top

Veer hilset!

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba er den tidlgse Vognstyrer, Sanathana Sarathi. Han er den
Vognstyrer, der indviede Adithya i Githa Sastra'en, og Han hjalp Manu og kong Ikshvaku
at leere den at kende. Han var Vognstyrer for Arjuna, da det store slag mellem det gode
og det onde blev udkeempet pa Kurukshetra. Da Arjuna, der sad i stridsvognen, blev
overmandet af sorg pa grund af udsigten til det forestaende slag, indviede Krishna ham
I den videnskab, der gjorde det muligt for ham at erkende, at han selv og alt andet
udggr en Enhed. Dermed fjernede Krishna Arjuna's sorg og frygt.

Han er den dag i dag Vognstyrer for hver eneste af os. Lad mig hilse dig og betro dig, at
jeg ligesom du straeber efter andelig udvikling, og at jeg heller ikke lever uden
traengsler. Vi behgver dog blot at leere Ham at kende og at acceptere Ham i den rolle.
Lad Ham holde skelneevnens tgjler og bruge ikke-tilknytningens pisk til at f4 hestene,
sanserne, til at ga frem ad den vej, der udggres af Sathya. Dharma er grundlaget for
denne vej. Prema oplyser vejen, og vejen fagrer frem til malet, Santhi.

Arjuna accepterede Ham i den rolle. Lad os ggre det samme. Lad os lytte til Githa'en,
nar verdslige tilknytninger hindrer, at pligten bliver udfert, nar ambitioner kveaeler
medfglelse, og nar had overdgver Keerlighed. Han sidder i stridsvognen, hvor Han har
faet plads, og vejleder os. Han skeaenker os Sin Nade, Sit Udsyn og Sin Styrke. Da bliver
vi helte, der kan keempe og sejre.

Denne kostelige bog er ikke en form for sammendrag af eller kommentar til den Githa,
der blev forkyndt pa Kurukshetra slagmarken. Det er ikke ngdvendigt at leere et nyt
sprog eller at studere et gammelt skrift, for at vi kan tilegne os den lserdom, Herren nu
er ivrig efter at delagtigggre os i, for at vi kan sejre i den kamp, vi er i feerd med at
udkeempe. Denne Githa Vahini kommer fra den selv samme Kilde. Den fornyr og
genopliver, og den bliver atter skeenket menneskeheden af den selv samme
guddommelige Vejleder og Fornyer. Det sker for at give nyt liv til alle de mennesker, der

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

er fanget i det net, der bestar af nymodens dialektik, af stolthed over nutidens
videnskab og af den foragt og kynisme, der er et resultat af vor tids overfladiskhed. Den
leere, der her forkyndes, giver tryghed. Den trgster og giver styrke og tro.

Arjuna lyttede omhyggeligt og med stor opmarksomhed til disse ord. Det var han i
stand til, skgnt han befandt sig ude pa slagmarken med al dens tummel og uro. Lad os
gere det samme, saledes at ogsa vi, nar denne bog naermer sig sin slutning, kan
erkleere, "Alle vrangforestillinger har forladt mig. Jeg er nu bevidst om min egen
Virkelighed, og denne Virkelighed er Gud."”

Denne tidlgse Vognstyrer, der er i dig og i mig, har lyttet til de konfliktfyldte hjerters
klagesang. Han har skeenket os denne vejledning i form af en serie artikler i Sanathana
Sarathi, der udgives i Prasanthi Nilayam. Nu er disse artikler samlet i denne bog, og
den kan du leese, sa ofte du har mulighed eller behov for det.

Matte den tro, der har faet dig til at begynde at leese denne bog, vokse dag for dag.
Matte den viden, denne bog abenbarer, og som resulterer i en stadig mere omfattende
forstaelse, veere i stand til at lede dig frem til oplevelsen af Enhedens overveeldende
Herlighed. Den Enhed der er Grundlaget for denne mangfoldighed.

N. Kasturi
Redaktgr, Sanathana Sarathi

Top

Kapitel 1: Herrens evigtgyldige Tale

Det er ngdvendigt at neerme sig Githa'en med serbgdighed for at gegre sig hdb om at
forsta dens budskab. Din indstilling skal veere forventningsfuld og underdanig, nar du
begynder at studere den. For Githa'en er Upanishad’'ernes maelk, som rggterdrengen
Krishna har malket ved hjeelp af kalven, Arjuna, for at alle tungnemme kan fa mulighed
for at drikke og blive nzeret af denne maelk. Der er nogle, der pastar, at det hellige digt
Bhagavad Githa er blevet til senere end Mahabharatha'en, som det er en del af. Hvad
man end kan sige om Githa'ens komposition, sa er der ikke nogen tvivl om, at Githa'ens
principper og leerdom er urgamle. Nej, ikke urgamle, men tidlgse. | de fgrste tre Sloka'er
i kapitel fire far vi at vide, at Herren fgrst indviede Surya i Githa'en, derefter Manu, og
at Ikshvaku modtog den fra Manu. Derefter modtog de efterfglgende generationer den
via lkshvaku. Det er derfor klart, at Githa'en er hinsides tid, og at den ikke kan
tilskrives en bestemt tidsperiode, hverken fgr eller nu.

Githa'en er en leerebog for dem, der praktiserer andelighed, fordi den mere end noget
andet laegger veegt pa Sadhana, og pa at man seetter det andelige liv i centrum. Ethvert
af dens kapitler anviser midler og metoder til opnaelse af Fred og Harmoni. Sadhana er
resultat af en vedvarende og steerk laengsel efter Andelig udvikling. Aspiranten skal
streebe, ikke fortvivle. Han skal veere udholdende og ikke forvente gjeblikkelige
resultater. Githa'en kan lignes ved en bad, der farer mennesket hinsides den selvskabte
tilstand af treeldom til den Frihed, der er menneskets Natur. Den leder dig fra marke til
Lys, fra dunkelhed til lysende Straleglans. Githa'en foreskriver metoder og pligter, der
ikke er forurenede af Vasana'er (impulser og tilbgjeligheder), der binder dig til den
ubarmhjertige cyklus af fgdsel og dad.

Sandheden er den, at mennesket udelukkende er kommet ud pa denne Karmakshetra
(aktiviteternes omrade) for at udfere handlinger, og ikke for at han kan tilegne sig

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

frugten af disse handlinger. Det er Githa'ens grundleeggende budskab. Githa'en er
kvintessensen af alle Veda'erne. De fgrste afsnit i Veda'erne beskaeftiger sig med
Yajna'er og Yaga'er, der er udadrettede aktiviteter. Derefter fglger de afsnit, der kaldes
Upasana'er, og de omhandler mentale aktiviteter, der er rettet indad. Derefter bliver der
for dem, der pad den made har opnaet sindets renhed og hellighed, gjort rede for Jnana
Yoga.

Uanset hvem man er, og uanset hvor leerd man er, sa er man ikke i stand til at gare sig
fri af selvbedraget. Selvbedraget medfgrer sorg, og denne sorg leegger en deemper pa
den enkeltes handlinger. Den bergmte helt Arjuna, der har udviklet megen visdom og
forsagelse, bliver vildledt af de forfeerdelige krav, krigen stiller ham overfor, og denne
sorg lammer ogsa hans handlekraft. Han sammenblander krop og Sjeel. Han begynder at
iIdentificere dem, som vaerende det samme. Han tillaeegger Atma (Atma er ubergrt af den
foranderlige verdens kvaliteter) de egenskaber, som denne uvirkelige og flygtige verden
besidder. Dette selvbedrag tror han pa. Han tror, at de pligter, der er resultat af denne
falske identifikation, er hans Atmadharma! Det er ikke alene Arjuna’s tragedie. Det er
hele menneskehedens tragedie! Det er grunden til, at Githa'en bade er universel og
evigtgyldig. Nar du studerer Githa'en, sa leerer du at svemme over selvbedragets hav.
Githa'en er Herren Krishna's direkte Tale. Den kendsgerning, at den har formaet at
trgste og udfri millioner af mennesker, er vidnesbyrd om dens guddommelige Ophav.
Ingen anden end selveste Herren kunne have givet den den samme gyldighed.

Bhagavad Githa'ens begyndelse og afslutning afslgrer, hvad dens budskab er. Det fgrste
vers begynder med ordene, "Dharmakshetra, Kurukshetra...”. Ordet Dharma er det
farste ord. | det sidste vers i det attende og sidste kapitel star der, "Yathra
Yogeswarah Krishna'. | ordet Yogeswarah finder vi essensen af den Dharma, Githa'en
underviser i. Det er derfor klart, hvad der er Githa'ens budskab. Det er: Husk, hvad der
er din Dharma, og efterlev denne Dharma! Hvor er dette ord Dharma dog fuld af
betydning. Alle Sastra’erne omhandler denne Dharma. De afgreenser og definerer
Dharma's veesen og Dharma's subtile kvaliteter. Dette studium og denne analyse er
ligeledes en del af Githa'en. Githa'en er en leerebog i alle aspekter vedrgrende Dharma.
Den diskuterer alle de principper, der ligger til grund for Dharma.

Arjuna er Jivi‘en, mennesket. Kroppen er stridsvognen, og Krishna, Herren, er Laereren i
denne vogn. Gud er Vognstyreren. Han er intelligensens Igangseetter i form af Brahmam.
Denne Brahmam opliver intelligensen som svar pa den bgn, der kommer til udtryk i
Gayathri mantraet, "Dhiyoyonah prachodayath (O Gud, veek min skelneevne og vejled
mig)." Kaurava'erne repraesenterer de deemoniske tilbgjeligheder, og Pandava'erne
repraesenterer de guddommelige. De fgrstnaevnte er Asat. De sidstnaevnte er Sat. Den
ene er god, den anden er ond, og de har altid bekeempet hinanden. | denne konflikt
mellem disse modsat rettede kreefter er Krishna (Selvet, Atma) altid pa Dharma's side.
Dharma er den Virkelighed, der styrker og neerer. Dharma har intet tilfeelles med det
undergravende selvbedrag. Hvis du gnsker, at Gud skal veere pa din side og vejlede dig,
sa er du ngdt til at fremelske den guddommelige Natur (Daiva Sampath), der er
Dharma's kvaliteter. Thi Gud er dér, hvor Dharma praktiseres.

Dette betyder naturligvis ikke, at Gud ikke er Allestedsneerveerende. Smgr er latent til
stede overalt i maelk, men det bliver fgrst synligt et bestemt sted, efter at maelken er
lgbet sammen og er blevet kaernet. Tilsvarende medfgrer udgvelsen af Dharma
Sadhana, at Gud manifesterer Sig et bestemt sted. "Yatho dharmasthatho jayah™, der
betyder: "Hvor der er Dharma, dér er der sejr". Arjuna var helt opslugt af fysiske forhold,
sa det var ngdvendigt at velsigne ham med Viden om Virkeligheden, den atmiske
Visdom. Formalet med alle former for Sadhana er at ggre det muligt at erkende Atma og
at faeestne opmeerksomheden pa Atma. Det er essensen af Krishna's Undervisning, og

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

det er tillige kernen i de bestraebelser, der har til formal at Abenbare Sandheden.

Krishna fjernede megen af den tvivl, der havde overmandet Arjuna, men som Arjuna
ikke selv formaede at give udtryk for. Krishna sagde, "Arjuna, du er sorgfuld, fordi disse
konger og prinser, som du er i familie med, vil blive dreebt af dig. Du taler med stor
tungefeerdighed om Dharma, men du ma ikke glemme, at den vise hverken sgrger over
de levende eller de dgde. Skal Jeg forteelle dig hvorfor? Nuvel! Du sgrger over kroppen,
men det er udelukkende kroppen, der bliver tilintetgjort af deden. Sgrgede du ogsa, da
kroppen tidligere gennemgik mange forandringer? Barnet forsvandt i drengen, drengen
forsvandt i den unge mand, og den unge mand forsvandt i den midaldrende. Den
midaldrende mand forsvandt i den gamle mand, og den gamle mand forsvandt i dgden.
Du har hidtil ikke faeldet nogen tare pa grund af de forandringer, kroppen har
gennemgaet. Hvorfor i al verden graeder du sa nu over denne forandring? Har du maske
I dag den samme krop, du havde, da du var dreng? Hvor er nu den krop, du havde, da du
bandt Dhrishtayumna? Du har ikke glemt denne drengestreg, men den krop, der
udgvede den, eksisterer ikke mere. Helt tilsvarende er det saledes, at uanset hvor
mange forandringer kroppen end gennemgar, sa er Atma, straleglansen fra den sande
Visdom, Udgdelig. En Jnani, en Vismand, kendes p4, at han lever urokkeligt forankret i
denne Viden." Det sagde Krishna.

"Du kunne maske finde pa at spgrge, om man ikke burde sgrge over, at de kroppe, man
i mange ar har veeret sammen med, nu ikke leengere er til stede. Dersom det forholdt
sig sddan, at man burde sgrge over at miste dem, hvor mange skulle man da sgrge
over? Har du teenkt over det? Glaede og sorg er som dag og nat. Du er ngdt til at finde
dig i dem og gennemleve dem. Denne cyklus fortseetter selv mod dine protester, og du
ville ikke kunne starte denne cyklus, selv om du matte gnske det. Gleede og sorg er
begge knyttet til det fysiske, det materielle, til kroppen. De bergrer pa ingen made
Sjeelen. Du opnar Frihed, i det gjeblik du ger dig fri af disse to. Da opnar du Moksha."

Det forste kapitel, der omhandler disse sandheder, benaevnes Arjuna Vishada Yoga,
Arjuna's modlgshed. Dette kapitel er selve grundlaget. Det er fundamentet for det
bygningsveerk, Bhagavad Githa kan lignes ved. Nar fundamentet er steerkt, kan
bygningen holde i lang tid. Githa'en blev bygget pa dette fundament for 5000 ar siden,
og den star urokkeligt og vil vedblive med at sta urokkeligt. Det kan give dig en ide om,
hvor solidt dens fundament er, og det forteeller dig noget om, hvor viis dens Bygmester
er.

Ordet modlgshed anvendes som overskrift for det fgrste kapitel, men denne modlgshed
var overmade gavnlig. Det var ikke nogen almindelig form for modlgshed, for den satte
Arjuna's oprigtighed og udholdenhed pa prgve. Den ansporede ham til at sgge ubetinget
tilfflugt hos Herren. Det er derfor, denne 'modlgshed’ er fundet veerdig til betegnelsen
Yoga. Githa'en begynder med Vishada Yoga og slutter med Sanyasa Yoga. Vishada er
fundamentet, og Sanyasa er overbygning. Vishada er frget, Sanyasa er frugten.

Nu kan du finde pa at spgrge, hvordan man kunne haevde, at Arjuna var en lydefri
person, for man siger jo, at det jo udelukkende er en sadan person, der har gjort sig
fortjent til at blive indviet i Githa'ens Visdom. Ordet Arjuna betyder hvid, ren og pletfri.
Hans navn var seerdeles velvalgt, og han levede op til sit navn. Det var derfor, det
lykkedes for ham at leve i Krishna's umiddelbare Neerhed, og det er derfor, at det blev
ham, der modtog Githa'en pa hele menneskehedens vegne.

Krishna anvender ordet Yoga mange gange i Githa'en, og der bliver ligeledes gjort rede

for den enkeltes (Jivi‘ens) tilstand i Yoga. De, der laeser Githa'en, kan her begynde at
tvivle, om der skulle veere forskel pa den almindelig geengse betydning af ordet, og sa

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

den made Krishna anvender ordet pa. Nogle steder fremhaever Krishna Vairagya (ikke-
tilknytning). Andre steder erkleaerer Han, at det gennem tilbedelse er muligt at opna den
hgjeste form for Frihed. Der bliver tillige gjort rede for forskellige metoder til opnaelse
af den hgjeste andelige Lyksalighed. | det ottende kapitel gennemgas Raja Yoga, men
derfor er det alligevel ikke korrekt at sige, at Githa'en underviser i Raja Yoga.

Den grundleeggende vejledning, der fremheaeves i Githa'en, er fglgende: Du skal fuldt og
helt overgive dig til Herren Krishna, du skal ggre dig fri af de tre leenker, der binder dig
til den ydre verdens objekter, og du skal udgve gode gerninger og praktisere hellige,
andelige discipliner. Herren fremheaever disse aktiviteter som veerende den bedste
treening i den indre, andelige udviklings dybeste hemmeligheder.

Det er ikke alle og enhver, der er i stand til at forsta Githa'ens virkelige budskab. Selv
om de har veeret usaedvanligt begavede, sa har bergmte skribenter og leerde personer
veeret ude af stand til at forsta dens gadefulde budskab. Nogle kommentatorer omtaler
princippet om den fuldkomne sindsligevaegt under alle forandringer eller opnaelse af
Frihed som veerende det allervigtigste. P4 den anden side er der andre, der
sammenligner Githa'en med vestens filosofiske tekster, som de er fortrolige med, og
som derfor begynder at undervise ungdommen pa det grundlag. Det er naturligvis meget
gnskeligt at udvikle den fuldkomne forsagelse, men det er kun ganske fa beskaret. Hvis
en bestemt andelig leere skal have mulighed for at opna universel accept, sa er det
ngdvendigt, at den indeholder discipliner, der kan praktiseres og erfares af alle og
enhver i dagligdagen med alle dens ggremal.

Den hgjeste form for Dharma bestar i modigt at fglge sin Swa-dharma, sin egen (Swa)
Dharma. | forbindelse med dette spgrgsmal, er der konflikt mellem religion og etik.
Herren siger, "Gahana Karmano Gathih", hvilket betyder: "Det er vanskeligt og fyldt
med farer”, nar Han omtaler moralsk disciplin. Hvilken handling er moralsk forsvarlig,
og hvilken er ikke? Hvilken handling anses for at veere god moral, og hvilken er det
ikke? Mennesker har udfoldet og udfolder store bestraebelser for at fa besvaret disse
spagrgsmal, men Krishna har i de fglgende Sloka'er erklaeret, hvilke handlinger der er
veerdifulde:

Manmanaa Bhava Madbhaktho
Mad Yajee Maam Namaskuru
Maamevaishyasi Sathyam The
Prathijaane Priyo Si Me
[Bhagavad Githa 18:65]

Sarva Dharmaan Parithyajya
Maamekam Saranam Vraja
Aham Thwam Sarva Paapebhyo
Mokshayaishyami Maa Suchah
[Bhagavad Githa 18:66]

Disse vers siger: Teenk altid pa Mig, veer Mig hengiven, tilbed Mig, vis Mig hyldest, og du
vil komme til Mig. Det lover Jeg dig i sandhed, thi du er Mig kaer. Dette er Min Laere, Min
Nade [Bhagavad Githa 18:65]. Det er vejen til Mig. Gar dig fri af alle former for Dharma.
Overgiv dig til Mig. Veer ikke sorgfuld, for Jeg vil befri dig fra frugten af alle dine
handlinger [Bhagavad Githa 18:66].

Hvor herligt! Laeg meerke til meningen og betydningen af disse to vers. Er denne

overgivelse ikke tilstreekkelig til at redde og udfri dig fra den cyklus, der bestar i at
ankomme til, at opholde sig i og i igen at forlade denne verden? Thanmana er den

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

tilstand, hvor du ser Ham i alle vaesener, hvor du hele tiden er bevidst om Ham, og hvor
du i denne Bevidsthed er opfyldt af Ananda. Thadbhaktha er betegnelsen for den
tilstand, hvor den hengivne er helt opfyldt af den dybeste hengivenhed og keerlighed til
Gud. That-yaji er alle handlinger, hvad enten de er store eller sma (gnsker, vilje,
holdninger og handlinger samt disses frugter og konsekvenser), der udfgres i en and af
tilbedelse og ikke-tilknytning, og som er helliget Ham, Krishna. Det er det, Herren
gnsker af dig.

Det er naturligvis vanskeligt at opna denne fuldkomne overgivelse, men hvis du blot
tager et enkelt skridt i den retning, sa vil Gud indgyde dig mod og sjeelsstyrke, sa du
nar Malet. Han vil gd sammen med dig, og hjeelpe dig som en Ven. Han vil veere din
Vejleder, og Han vil beskytte dig mod fristelser og ondskab. Han vil veere din Stgtte, dit
faste Holdepunkt. Gud har sagt:

Swalpamapyasya Dharmasya
Thrayatha Mahatho Bhayaath
[Bagavad Githa 2:40]

(Dersom du blot i en vis udstraekning begynder at fglge denne vejledning, sa vil du
undga skreekindjagende frygt). Det er en kilde til stor glaede at folge denne Dharma. Det
er vejen med de feerreste forhindringer. Det er det, der er Herrens Budskab.

Maamevaishyasi, der kan oversaettes som, 'du vil komme Mig neer’ eller, 'du vil naserme
dig Mig', betyder, at du vil forsta Mit Mysterium, du vil forenes med Mig, og du vil blive
som Jeg. Denne vending hentyder til begreberne: Saadrisya (at fremelske
guddommelige Kvaliteter), Saalokya (at leve i Gud) og Sayujya (Enhed med Gud). Nar du
har opnaet den tilstand, at du har erkendt, at Gud er i alt og alle, nar alle dine 'sanser’
udelukkende oplever det Guddommelige, nar du udelukkende ser, hgrer, smager, lugter
og feler Gud, sa bliver du ubestrideligt en del af Gud, du lever i Gud, og du lever med
Gud. Nar du pabegynder dette arbejde, som du skylder din egen udvikling, sa vil du
straks fra fgrste feerd blive fyldt af ny styrke. Du vil opleve og begejstres af en ny og
renere gleede, du vil opleve den fuldkomne Lyksalighed, og du vil oplives og fyldes af en
ny form for hellighed.

Denne Dharma er ikke bestemt for, ej heller er den noget, der anbefales en seerligt
udvalgt gruppe mennesker. Alle har mulighed for at efterleve denne Dharma, thi alle
leenges efter Gud, og alle mennesker er i stand til at erkende, at der gemmer sig et eller
andet bagom alle disse forandringer. Selv den mest afskyelige synder kan hurtigt opna
hjertets renhed, dersom han blot i oprigtig anger overgiver sig til Gud.

Herrens Bud er derfor, at enhver skal efterleve den Dharma, der er foreskrevet for netop
ham; at enhver skal basere sit liv pa det andelige fundament, hans kultur hviler pa, og
at han skal ggre sig fri af den ydre verdens styring og i stedet lytte til Guds Stemme.

De, der er fgdt i Bharath, skal ggre sig fortjent til dette privilegium ved at lytte til
Gopala, Bharath's Vejleder. De skal manifestere deres iboende Guddommelighed i al
tale, i hvert bogstav, de skriver, i alle gnsker og tanker samt i alle de handlinger, de
udgver, for at skaffe fgde og husly samt for at sikre et godt helbred.

Forst nar det sker, kan den indiske nation vise verden, at Indiens urgamle religion,
Sanathana Dharma, dens seaerlige gave til menneskeheden, er noget helt enestaende, og
Indien kan sikre at hele menneskeheden lever i fred. Denne tidlgse religion er Indiens
enestdende gave til hele menneskeheden. Det er udelukkende de handlinger, der er i
overensstemmelse med denne Dharma, der kan fremelske den andelige styrke, der skal
til for at overvinde alle vanskeligheder og opna sejr.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Den hellige Githa skeenker denne velsignelse ved klart at vise vejen.

Top

Kapitel 2: Arjuna erkender egne Fejl

Det ville veere mere passende at kalde det fgrste kapitel for 'Arjuna Githa' i stedet for
'Krishna Githa'. Arjuna, der er overmandet af sorg og selvbedrag, har uvilje mod den
forestaende krig, og han laegger sine vaben fra sig. Han sidder modlgst i sin stridsvogn,
der har gjort holdt midt mellem de to heere. Han ser sig omkring, radvild og forvirret.
Han kigger undersggende pa sine sleaegtninges og venners ansigter. Han overmandes af
medlidenhed. Han taber sin beramte bue og har hverken krzefter til at sta eller sidde.
Han teenker pa Purva Mimaamsa filosofiens bud og lover sig selv, at han ikke vil deltage
I krigen. Da Sanjaya meddelte alt dette til den blinde konge Dhritharashtra, blev kongen
ovenud lykkelig, for nu er sejren inden for reekkevidde. Kongen havde ingen
forudseenhed, og Han besad slet ikke guddommeligt Klarsyn. Han var lykkelig, fordi han
troede, at hans drgm om at beholde hele kongeriget nu uden nogen seerlig indsats ville
blive til virkelighed.

Sanjaya, der havde udviklet guddommeligt Klarsyn, teenkte derimod, "Hvad er det for en
sindsyg form for glaede, han oplever. Nar nu selveste Herren er pa Pandava'ernes side,
hvordan skulle kongens onde plan da kunne blive til virkelighed?" Dernaest teenkte han
pa de frygtelige konsekvenser, Arjunas deltagelse i kampen ville fa.

Men tarerne lgb ned ad kinderne pa Arjuna. Det hele kgrte rundt for ham. Selv Herren
kunne ikke udholde at se Arjuna i den tilstand. Han kunne ikke blive ved med at tie.
Han vidste straks, hvad der var galt, og stillede diagnosen. Han indsa, at sygdommen
Moha (det selvbedrag, der skyldes fejlagtig opfattelse) havde gennemtraengt Arjuna’s
tre legemer: det fysiske, det finere og det kausale. Han sa, at den medfalelse, der
havde overmandet Arjuna, ikke var segte, thi sand medfglelse vil vaere baseret pa Daivi
Sampath (guddommeligt oplgftende tilskyndelser og motiver). Den vil ikke sidde
Herrens Bud overhgrig. Det var i virkeligheden selviskhed forkleedt som medfglelse.
Herren bestemte sig derfor for at helbrede ham for denne lidelse. Githa'en siger,
"Kripayaavishtam [Bhagavad Githa 2:01]." Arjuna var hjeelpelgs. Han var 'overmandet af
medlidenhed’, og han var ngdt til at blive helbredt for den sygdom.

Ganske som man er ngdt til at uddrive en and, der har besat et menneske, saledes
matte ogsa Arjuna befris for den frygt og fejhed, der havde overmandet ham. For den,
der har Gud ved sin side, har ingen grund til at frygte noget. Hvordan skulle en Bhooth
(en and) kunne skade Herren over alle de fem Bhutha'er (elementer)? "Vaidyo Narayano
Harih”. Gud er den ypperste Laege. Narayana var den Laege, Arjuna havde brug for, og
den leege Arjuna fik.

Skeaebnen tilsmilede Arjuna. Selv fra den dybeste sorg vil glaeden veaelde frem. Helt frem
til Sloka 11 i det andet kapitel handler Githa'en om Arjuna‘'s modlgshed. Denne

modlgshed er resultatet af en 'beseaettelse’. Det er derfor, at det fgrste skridt frem mod
den fuldkomne helbredelse er undervisning i "Sankhya Yoga, vejen til Visdom (Jnana)".

Krishna's Amrithopadesa (undervisning, der skaber Udgdelighed) begynder her fra den
elvte Sloka. | virkeligheden begynder Bhagavad Githa'en her. Arjuna’s vildfarelse, der er
et resultat af uvidenhed og manglende skelneevne, er blevet beskrevet frem til dette
vers. | Sin rolle som Vidne tillader Krishna, at denne modlgshed vokser i styrke og

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

omfang, sd den mere og mere overskygger Arjuna. Da Arjuna til sidst smed buen fra sig
0g naegtede at keempe, da han tilstod, at han var ude af stand til at skelne mellem, hvad
der var rigtigt, og hvad der var forkert, og da han bad Krishna forteelle, hvordan han
bedst kunne lgse sine problemer, fgrst da kom Krishna ham i mgde og sagde:

"Arjuna! Hvordan kan det veere, at du er blevet offer for denne ynkelige fejhed? Du har
jo indtil nu ikke haft nogen tvivl. Du er en helt, og denne fejhed er helt upassende for
dig. Ordet Arjuna betyder hellig og lydefri. Hvorfor s& al denne sorg? Slaget kan
begynde nar som helst. Himlen er overtrukket af krigens magrke skyer. Det tordner.
Fjenden foran venter kun pa, at kampen skal begynde. De har utallige gange behandlet
dig uretfeerdigt og ondskabsfuldt, og de er nu parate til at stjeele det land, der
retmeessigt tilkommer dig. Du har indtil i dag udholdt alle de smerter, de har pafert dig,
uden at afvige den mindste tgddel fra sandhedens vej. Du har opfyldt alle deres krav, og
du har levet i landflygtighed i det antal ar, de forlangte. Dine forsgg pa at komme
overens med dem slog fejl, og denne krig var uundgaelig. Vi har strakt os sa langt, vi
kunne. Nu er det udelukkende krig, der kan fa den ondsindede Duryodhana til at indse
sine misgerninger.

Beslutningen om at ga i krig blev truffet efter grundige overvejelser. Det er ikke en
overilet beslutning, der er truffet i et gjebliks vrede. Besindige aldre har vejet for og
imod, og de er ndet til den konklusion, at krigen er uundgaelig. Du og dine brgdre bifaldt
alt dette og hilste denne beslutning med tilfredshed. Du har med stor begejstring
forberedt dig til denne krig. Du har jo selv veeret mere optaget af alt dette end nogen
anden. Er det sd ikke meget forkert af dig nu at skifte mening?

Denne krig har en lang forhistorie. Du har i lang tid forberedt dig til denne krig. Glem
ikke, at du har keempet, sultet og levet af skovens rgdder og frugter for at kunne

modtage Paasupatha Ashthra'en fra Herren Siva, og at du opsggte de guddommelige
veaeseners herre, Indra, i hans Loka for at erhverve guddommelige pile til denne krig.

Jeg regnede med, at de onde Kaurava'er, disse ggleunger, nu ville ga deres fortjente
undergang i magde, men nu er du begyndt pa denne klagesang. Hvad er grunden til disse
ulykkesvangre toner? Hvilken Sastra foreskriver denne opfgrsel? Husk, at din pligt som
Kshatriya bestar i at beskytte Dharma og i at bekeempe de uretfaerdige. Du besidder
tapperhed, vovemod og udholdenhed, men nu er du offer for denne maerkveerdige
tilknytning, der er ynkelig malplaceret.

Denne fejhed bringer dig vaneere. Ja, den bringer endog dine bergmte forfeedre i vanry.
Skam dig! Du har kastet skam over alle Kshatriya'er. Krig er kongevejen for den gruppe,
du tilhgrer, og den vej fagrer til Himlen. Dersom du treekker dig tilbage fra slagmarken
nu, hvordan skal du da kunne undga at blive vaneseret? Du har faet tildelt titlen Vijaya pa
grund af dine fysiske feerdigheder. Lad veere med nu at spolere det gode ry og rygte, du
har opnaet ved malrettet streeben gennem hele livet. Ggr dig fri af dette selvbedrag, der
stjeeler din styrke.

Har pa Mig! Husk, hvad der skete i Amaravathi. Du lod hant om Urvasi, den
guddommelige unge pige, da hun lagde an pa dig, og da hun gnskede at fa en sgn med
dig, svarede du, "Lad mig veere din sgn". Det viste, at du var en enestaende helt. Hun
blev dybt saret og forbandede dig, og denne forbandelse hjalp dig ved kong Virata's hof,
hvor du spillede rollen som eunuk og leerte prinsesserne at danse. Er det ikke rigtigt?

Forteel Mig, hvad der er sket med hin helt? Hvordan kan frygtsomhed overmande denne

tapre helt? Du opsggte Mig, forstyrrede Min Sgvn og anmodede Mig om at hjeelpe dig i
denne krig, som du nu flygter fra. Forventer du Min Hjeelp til det? Skal Jeg se til, mens

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

du stikker af? Ggr dig fuldt og helt fri af dette selvbedrag. Braend denne frygt til aske.
Opfar dig igen som en helt”. Det var Krishna's Formaning.

Krishna benyttede i denne forbindelse fire forskellige ord: Kasmalam (uvidenhed),
Anaarya-jushtam (egenskaber der er skadelige for den enkeltes indre, guddommelige
Natur), Aswargyam (egenskab der gdeleegger det Guddommelige i mennesket) og
Akeerthikaram (egenskab der mindsker den evige Rigdom).

Disse opildnende ord, der kunne fa blodet i en hvilken som helst Kshatriya til at koge,
havde en voldsom virkning pa Arjuna. Uvidenhedens mgrke skyer, der havde hvilet
tungt over Arjuna, begyndte at ga i oplgsning. Den Thamas, der havde faet ham til at
glemme Sandheden, blev fjernet. Rajoguna vendte tilbage, og Arjuna blev i stand til at
spgrge, "Katham?" (hvordan). Dette ord siger meget, thi det viser, at Githa'en ikke
alene forteeller, hvad man bgr ggre, men den forklarer tillige, hvordan man skal ggre
det.

Arjuna siger til Krishna, "Madhusudana! Hgr pa mig. Alle de, der star der i de forreste
reekker, fortjener at blive hyldet. Den bergmte Bhishma tog vare pa os, da vi mistede
vores far, og han opdrog os og gjorde os til det, vi er i dag. Han har vaeret som en far for
os. Han er familiens overhoved. Hvad kan jeg sige om Drona? Han holdt mere af mig
end af sin egen sgn Aswathama. Han gav mig al sin keerlighed. Han er den Guru, der af
keerlighed til mig, gjorde mig til den bueskytte, jeg er i dag. Jeg blev hans keereste elev.
@nsker Du virkelig, at jeg nu feelder ham ved hjeelp af de feerdigheder, han har bibragt
mig? Er det ikke forkert som sgn af Bharath at gere det? Nar vi er i krig, er vi ngdt til at
dreebe vore fjender, ikke sandt? Skal vi keempe mod vore feedre og leerere, der alle har
krav pa eerbgdighed?

Du siger, at man kan komme i Himlen ved at keempe pa slagmarken. Jeg fatter ikke, at
man kan komme i Himlen ved at draebe disse servardige Guru'er. Hvis alle vidste det,
ville der ikke veere mange Guru'er tilbage. Uanset hvad Du matte finde pa at sige, sa lad
mig forteelle Dig, at jeg er overbevist om, at det er bedre at ga fra dar til der og tigge til
livets ophold end at sgge lykke og magt gennem de metoder, Du anbefaler. Den fagde,
man spiser efter at have draebt disse maend, er blandet med deres blod, og derfor
foretreekker jeg at spise det, jeg kan fa ved at tigge. Men selv om jeg skulle beslutte
mig for at keempe og glemte alle disse betaenkeligheder, hvordan skulle vi sd kunne
forvente at vinde? Dersom vi forventer at sejre, hvordan skal jeg sd kunne beslutte mig
for at dreebe disse respektable zeldre, thi gar jeg det, mister jeg bade denne verden og
den naeste. Dersom lykken skulle veere med dem, sa de vandt, sa ville det blive umuligt
at undga at leve som tigger, men hvis vi vinder, sa svarer det til at tabe, for hvilken
glaede har vi af at sejre, nar den pris, vi skal betale, er drab pa slaegt og venner? Det
eneste, vi opnar, er at leve resten af livet i utrgstelig sorg. Krishna, jeg kan ikke finde
ud af det. Jeg kan ikke teenke klart. Jeg er ikke mig selv. Jeg begriber ikke, hvorfor jeg
er ude af stand til at skelne mellem Dharma og Adharma, mellem ret og uret.

Dine Ord har bragt mit Kshatriya blod i kog i protest, og det opildner mig til at keempe,
men frygten for at blive alle disse eerveerdige aldres banemand holder mig tilbage. Jeg
er hjeelpelgs. Det er Dig, der styrer denne stridsvogn og finder vej. Bliv ogsa min
Vejleder. Vis mig vejen. Materiel velstand interesserer mig ikke lsengere. Nu leenges jeg
udelukkende efter andelig udvikling."

Fra det gjeblik blev Krishna hans Guru, og Arjuna blev discipel. Arjuna bad om at fa
denne mulighed og fik den. Arjuna’s hjerte var opfyldt af selviskhed og uden styrke
indtil det gjeblik, hvor han erkendte og accepterede, at han havde noget at leere. Den
tapre helt var forduftet. Hans synspunkt var det stik modsatte af det, Krishna havde.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Hvis du omhyggeligt analyserer denne situation, vil du blive klar over, at det er
selviskhed, der har skabt alle disse vanskeligheder. Krishna er fuld af Prema, og Arjuna
er fuld af Bhrama (selvbedrag). Derfor led Arjuna, men han erkendte, at selviskhed blot
farer til storre forvirring og uvidenhed. Han overlod alle afggrelser til Krishna, og pa den
made frelste han sig selv. Han sagde, at han blot var et redskab i Guds Hand. Den gode
discipels fortraeffelighed bestar i, at han er i stand til at erkende egne fejl. Det er det
forste skridt pa vejen til Visdom. Det er kun taber, der tror, de ved alt, og som lider af
den skaebnesvangre sygdom: indbildskhed.

Top

Kapitel 3: Du er den evige Atma

Det er mere gavnligt for en discipel at finde egne fejl og gnske at fjerne dem, end det er
at sgge efter egne fortreeffeligheder for at kunne juble over dem. Den discipel, der gar
det, kan hurtigt ggre fremskridt. Han bliver ikke holdt tilbage af frygt eller bekymring.
Han kan komme videre, og han stoler pa Gud, som han har overladt alle sine byrder til.
Han opnar en tilstand af mental uforstyrrethed. Denne tilstand kendetegner den sande
andelige aspirant. Arjuna opnaede denne tilstand, og Krishna skeenkede ham da (og
dermed hele menneskeheden) den viden, der fgrer til det evige Liv.

Hvem var det, Githa'en blev forkyndt for? Giv dig tid til at teenke over det. Man malker
ikke en ko for koens egen skyld, for kger drikker ikke deres egen meaelk. Kalven Arjuna
drak sig meet. Krishna lever i evig Tilfredshed. Han mangler intet, og da slet ikke maelk.
For hvis skyld malkede Krishna Upanishad'erne for at frembringe denne Githa? Krishna
siger, at Han gjorde det for dem, der besidder Sudhee-jana, altsa for dem, der har
udviklet Su-dhee. Sudhee er en betegnelse for en intelligens, der er mildnet af godhed,
og som er under kontrol af gode karakteregenskaber.

Og hvor var det, Githa'en blev forkyndt? Den blev forkyndt midt imellem to fjendtlige
haere. Deri ser vi Githa'ens store betydning. P& den ene side var Dharma's haer
opmarcheret, og pa den anden side stod Adharma's haer. Pa den ene side det gode, pa
den anden side det onde. Mennesket tiltreekkes af begge disse aspekter, og han bliver
fortvivlet og greeder, fordi han ikke kan finde ud af, hvilken vej han skal veelge. Herren
forkynder Githa'en til alle, der lider sadanne traengsler. Han fylder dem med lys og
indgyder dem mod. Tro ikke, at Arjuna’s fortvivlelse og modlgshed blot var hans eget
personlige anliggende. Nej, det er et almenmenneskeligt problem.

Arjuna bad ikke Krishna om Preya'er, der er den tiltalende, verdslige magt, aere og
rigdom. Han bad derimod om Sreya'er, der er den evige, fuldkomne lyksaligheds
Herlighed. Arjuna sagde, "Mennesket kan ved hjeelp af Karma, handlinger og
bestreebelser, vinde Preya'er. Hvorfor skulle jeg bede Dig give mig det, jeg selv er i
stand til at sikre mig? Sa dum er jeg ikke. Skeenk mig i stedet de Sreya'er, der ligger
uden for min reekkevidde. Sreya'er er frugten af Naden. De er ikke et resultat af Karma!"
Arjuna haevede sig op til Saranagathi's hgjder, til den fuldsteendige overgivelse til Gud,
til den tilstand, der kaldes Prapaththi.

Man kan sige meget om Saranagathi. Mennesket overgiver eller ofrer sin status og
veaerdighed til andre mennesker for mangt og meget. Han ggr det for at opna aere,
rigdom, besiddelser, magt, pragt og sa videre. Det er dog sjaeldent, at han far mulighed
for at overgive sig til Gud for Herrens egen skyld. Hvordan kan han, sa leenge han higer
efter Aadheya'en og ikke efter Aadhaara’'en, fremelske denne leengsel? Han begeaerer
genstanden og ikke Ham, der er genstandens Grundlag. Hvor leenge kan en flygtig

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

genstand tilfredsstille ham? Han gnsker gaven og ikke Giveren. Han attrar det skabte
og ikke Skaberen. Han gnsker det, handen giver, og ikke selve Handen. Han jagter det
ikke-eksisterende. Kan man forestille sig nogen genstand, der ikke har en forudgaende
arsag? Nej, hvis man kan, sa kan det udelukkende vaere Gud, der jo er uden nogen
arsag. Det er derfor ren og skeer dumhed at ofre sig for handlingernes flygtige resultater
og overgive sig til det, der er resultat af en arsag, i stedet for at overgive sig til selve
Arsagen. Overgiv dig i stedet til selve Grundlaget, til Arsagen, til alt og alles Ophav, til
Sarveswara. Det er sand Saranagathi.

Der findes tre former for Saranagathi: Thavaivaaham (jeg er Din), Mamaiva-thwam (Du
er min) og Thwamevaaham (jeg er Dig). Den fgrste bekraefter, "jeg er Din", den anden
haevder, "Du er min", og den tredje erkleerer, "Du og jeg er Een”, "Du og jeg er den
Samme". Hver af disse tilstande er trin pa vejen opad, og det sidste trin er det
allerhgjeste.

Pa det farste trin, pa trinet Thav-eva-aham, er den hengivne totalt bundet, og Gud er
fuldsteendig Fri. Det svarer til forholdet mellem en kat og dens killing. Katten baerer
killingen, hvorhen den vil. Killingen mjaver blot og accepterer, hvad der end sker. Det er
let for enhver at fremelske denne holdning af mildhed og fgjelighed. Pa det andet trin,
pa trinet Mama-eva-thwam, holder den hengivne Gud fast, og Gud er da i det omfang
ufri! Surdas er et godt eksempel pa dette forhold til Gud. Surdas sagde udfordrede til
Krishna, "Krishna! Det kan veere, at Du kan undslippe mit favntag, men Du kan ikke
slippe ud af mit hjerte, hvor jeg holder Dig fangen!" Krishna samtykkede smilende, for
"Mine hengivne holder Mig fast." Det kan Gud samtykke i, uden at Hans Selvrespekt pa
nogen made derved bliver mindre. Den hengivne kan med sin Prema binde Gud. Det kan
han med Bhakthi, der overveaelder og overmander selviskhed. Nar mennesket er opfyldt
af denne Bhakthi, s velsigner Gud ham og giver ham alt, hvad han har brug for. Hans
Nade vil opfylde alle den hengivnes gnsker og behov. Husk her pa det lgfte, Gud har
aflagt i Githa'en. "Yogakshemam Vahaamyaham [Bhagavad Githa 9:22]." Der betyder:
"Jeg beerer alle hans byrder.”

Med hensyn til det tredje trin, "Thwamevaaham Ithi Thridhaa,” sa kendetegner det
forholdet Avibhaktha-bhakthi. Den uadskillelige form for Bhakthi. Den hengivne
overgiver alt til Gud - ogsa sig selv - for han fgler, at han ikke kan lade veere. Nu er hans
overgivelse fuldbragt.

Oplevelsen af Thwamevaaham er knyttet til den advaitiske form for Saranagathi, der er
baseret pa den erkendelse, at alt dette (Ildam) er Vaasudeva. Hverken mere eller
mindre. Sa leenge Deha-bevidstheden, kropsbevidstheden, varer ved, sa laenge er
Bhaktha'en tjeneren, og Gud er Herren. Bhaktha'en er en del, og Gud er Helheden, sa
lzenge Bhaktha'en oplever, at han er adskilt fra alle andre. Nar han udvikler sig til den
tilstand, hvor han overskrider kroppen samt jeg-hedens og min-hedens begraensninger,
sa ophgrer disse forskelle. Bhaktha'en og Bhagavan er da Een og den Samme.
Hanuman, der omtales i Ramayana'en, opndaede gennem Bhakthi denne tredje tilstand.

Det samme emne omtales i Githa'ens syvende Sloka i det andet kapitel. Her anvendes
ordet Prapanna, og det viser, at Arjuna havde udviklet Bhakthi og derfor var
kvalificeret. Arjuna havde desuden analyseret sine egne fejl og erkendt, at de var fejl.
Han var desuden vagnet op fra den sgvn, Thamas kan lignes ved. Krishna paskgnnede
det, sa snart det skete, og sagde, "Du bliver kaldt Gudakesa, fordi du er Jitha-nidra.
Nidra, sgvnen, er et kendetegn for Thamas. Hvordan er det sa muligt for denne Thamas
at overmande dig nu? Det er kun noget forbigaende, og denne Thamas formar ikke at
holde dig fast.”

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Arjuna havde ved egen bestraebelse opnaet kontrol over sine sanser, og han bliver
derfor kaldt Gudakesa. Krishna derimod kaldes Hrishikesa, og dette ord betegner Gud,
der hersker over alle sanserne. Her pa Kurukshetra's slagmark befinder de sig begge i
samme stridsvogn, den ene som discipel, den anden som hans Leerer.

Hvad helt praecis er arsagen til al sorg? Det er tilknytning til kroppen, der medfarer
sorg. Denne sorg har dog to umiddelbare forlgbere: tiltreekning og frastgdning. De to
forlgbere skyldes, at intellektet anser visse ting og forhold for at veere gavnlige og
andre ting og forhold for at veere skadelige. Det er selvbedrag at tro, at noget er
gavnligt, og at andet er skadeligt, men alligevel bliver du tiltrukket af ting, der anses for
at veere gavnlige, og du begynder at hade de andre. P& det hgjeste plan er disse
modseaetninger ikke til stede. Denne skelnen er meningslgs. Der findes ikke nogen
anden. Hvordan skulle der sa kunne veere noget, der er godt, og noget, der er ondt.
Maya, uvidenhed, far dig til at opleve denne dualisme, hvor der i virkeligheden kun er
Enhed. Den uvidenhed, der forvoldte Arjuna sorg, besad denne kvalitet. Den fik ham til
at opleve mangfoldighed, hvor der udelukkende er den Ene.

Al uvidenhed skyldes en manglende erkendelse af, at Thath og Thwam er identiske.
(Ordet Thathwa, der betyder princip, indeholder denne bergmte filosofiske
leeresaetning). Dersom mennesket ikke nar til erkendelse af denne sandhed, er han ngdt
til fortsat at tumle omkring i sorgens hav. Han er dog i stand til at blive fri af al sorg ved
at erkende og leve denne sandhed. Alle mulige kvaksalvere anbefaler, benytter,
publicerer og gentager helt mekanisk mange forskellige metoder til at opna denne
erkendelse. Disse metoder tager dog ikke hensyn til den egentlige arsag. De svarer til
at ville behandle en mavepine ved at smgre salve pa gjenlagene. Der er ingen
sammenhaeng mellem sygdommen og leegemidlet. Man er ngdt til at lokalisere smerten,
stille diagnosen og derefter veelge det leegemiddel, der kan fjerne smerten. Fgrst da kan
sygdommen helbredes. Narayana er den eneste leegelige ekspert, der er i stand til det,
og Han stillede den rette diagnose for Arjuna's sygdom og valgte den rette behandling.

Det sar, der ikke kan heles ved den direkte udvendige anvendelse af laegemidler, er
man ngdt til at helbrede med lsegemidler, der virker indefra. Krishna pirkede derfor til
Arjuna med forskellige spgrgsmal. Krishna spurgte, "Hvorfor greeder du som en kryster?
Er det fordi Bhishma, Drona og alle de andre snart skal dreebes? Nej! Du graeder, fordi
du foler, at de er 'dine' pargrende. Det er selviskhed, der far dig til at greede. Mennesker
greeder ikke for den afdgdes skyld, men de greeder, fordi de fgler, at den dgde er 'deres’.
Har du ikke indtil i dag dreebt mange, der ikke var ‘dine'? Du har aldrig feeldet en eneste
tare for dem. | dag far dit selvbedrag dig til at graede, fordi du tror, at de mennesker,
der er her foran dig, pa en eller anden seaerlig made tilhgrer dig. Nar du sover, er du
upavirket af denne faglelse af 'jeg-hed' og 'min-hed’, og du er derfor ikke opmaerksom p3,
hvad der sker med din krop og de kroppe, der tilhgrer dine 'pargrende’, eller med dine
ejendele. Nar du er vagen, er du meget opmeerksom pa alle disse forhold. Ordet min er
genitiv af jeg, og det fglger derfor efter dette 'jeg’. Min kaere ven, du er tabelig. Din
grundlaeggende uvidenhed bestar i, at du identificerer dig med noget, der ikke er dig. Du
identificerer dig med kroppen. Deha er An-atma, og du tror, den er Atma. Du vender op
og ned pa alt. Jeg er ngdt til at give dig leegemidlet Jnana for at kurere denne A-jnana."

Saledes begyndte Krishna nu straks at give Arjuna den mest virkningsfulde medicin,
nemlig Jnana. Det er udfgrligt beskrevet fra Sloka elleve i det andet kapitel. For alle,
der studerer Githa'en, er denne Sloka en nggle til Githa'en. Krishna fordgmmer uden
forbehold de to alvorlige beteenkeligheder, der laeenge havde plaget Arjuna. Han siger
saledes, at legemets tilintetggrelse ikke er ensbetydende med tilintetggrelse af Atma,
og at Arjuna sgrger over dem, der ikke er grund til at sgrge over. Krishna sagde, "Prajna
Vaadaam Scha Bhaashase [Bhagavad Githa 2:11]." Det betyder: "Du taler som en

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

vismand. Du siger, at noget er Dharma, og at andet er Adharma, som om du skulle veere
I stand til at skelne mellem dem.”

Her skal du leegge meerke til folgende kendsgerning. Arjuna lider under to former for
selvbedrag: den saedvanlige og en usaedvanlig form for selvbedrag. Den saedvanlige
form for selvbedrag bestar i at tro, at du er kroppen og forteeres af leengsel efter den,
fordi du tror, der er sket dig noget. Den usadvanlige form for selvbedrag bestar i at
forkaste sin Dharma (i dette tilfeelde en Kshatriya's Dharma), fordi man mener, den er
Adharma. Krishna tilintetggr den fgrste form for selvbedrag og fjerner den anden. Den
farste form for selvbedrag bliver behandlet fra Sloka tolv til og med Sloka tredive i det
andet kapitel. Den anden form for selvbedrag er et specielt tilfeelde, og Krishna
forklarer i otte Sloka'er principperne i Swa-dharma. Swadharma er Herrens Dharma.
Disse Sloka'er kaldes tilsammen for Dharmashtaka'er. Swadharma treelbinder ikke, og
den medfgrer ikke nye liv. Den kan fgre til Frelse. Den skal dog udfgres som
Karmayoga, det vil sige uden nogen form for tilknytning til handlingens frugt. Mod
slutningen af andet kapitel er der tillige en beskrivelse af den succesfulde aspirant,
Sthithaprajna'en, der lever fast forankret i et helliggjort intellekt.

Krishna fortsatte Sin undervisning, idet Han sagde, "Arjuna! Teenk p&, hvem du er, og
hvad det er, du foreslar. Du pastar, at du ved alt, men du graeder som en hjaelpelgs
kvinde. Du taler som en Pundit, men dine handlinger afslgrer dig som en dumrian. Nar
man hgrer dig tale, geetter man pa, at du er en Jnani, men nar man ser, hvordan du
opferer dig, sd ved man, at du er en Ajnani. Jeg veemmes ved dig - mildest talt! Hvis Jeg
nu antager, at du er Pundit, sa kan Jeg ikke fa det til at hsenge sammen med, at du nu
greeder, for en Pundit sgrger hverken over livet eller dgden. Hvis han sgrger, er han
ingen Pundit. En Pundit er i stand til at erkende den grundleeggende Sandhed. Det er
udelukkende den, der kender den fysiske verdens hemmelighed, og den andelige
verdens mysterium, der kan kaldes Pundit. Hvordan skulle han da kunne graede over
dem, der har en krop, eller over dem, der ikke laengere har en krop? Uanset hvad der
end sker, sa vil han ikke miste sin indre fred.

Den, der lever i fuldsteendig uvidenhed, og den, der lever i den hgjeste form for Visdom,
vil begge leve uden at sgrge over hverken de dgde eller de levende. Graeder du, fordi
Bhishma's og Drona's kroppe vil ga til grunde, eller graeder du, fordi deres Atma vil blive
tilintetgjort? Siger du, at det er for kroppene? Udmeerket! Hvad gavner dine tarer? Hvis
de var gavnlige, sa ville folk beholde deres afdgdes legemer og igen veekke dem til live
med tarer. Det kan man ikke. Den afdgdes legeme forbliver livlgst, uanset om du skulle
nedseenke det i Amritha. Hvorfor greede over det uundgaelige?

Det kan veere, du siger, at du graeeder over Atma, over den indre, andelige Kerne. Det vil
blot afslgre en endnu starre tabelighed. Dagden kan end ikke komme i neerheden af
Atma. Atma er Evig, Selvforklarende og Hellig. Det er abenbart, at du overhovedet ikke
besidder nogen Atma-jnana.

Husk tillige, at det er Swadharma for en Kshatriya at keempe. Ggr din pligt uden at tage
andre hensyn. Du spgrger, "Hvordan kan jeg dreebe Bhishma i krig?" Men husk nu p3a, at
de alle er kommet her enten for at draebe eller for at blive draebt. Du draeber dem ikke i
deres hjem. Det er klart, at det er A-dharma at dreebe dem i deres hjem, men hvordan
kan det veere imod Dharma her pa slagmarken? Jeg er ked af, at du end ikke besidder
den smule Viveka.

Sa er det nok! Rejs dig og ger dig klar til kamp! Hvorfor lader du dig overmande af dette
veerdilgse ego? Det er Gud - og ikke dig, der er altings Arsag. Der er en hgjere Magt, der
styrer alting. Erkend det, og ggr, hvad Den vil.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Bhishma, Drona og alle de andre er kommet her som Kshatriya'er, som sande krigere,
for at keempe. De greeder ikke, som du. Laeg meerke til det! De vil aldrig sgrge eller
traekke sig tilbage. Arjuna! Glem ikke, at det nu er dig, der bliver prgvet. Lad mig
endvidere forteelle dig, at Jeg altid har eksisteret, at Jeg altid har veeret til. Hvorfor?
Det samme geelder for dig og for alle disse konger og prinser. Thath er Paramatma.
Thwam er Jivatma. De var den Samme, de er den Samme, og de vil i al Evighed forblive
den Samme. Leret var til stede fagr krukken blev skabt, det fortsaetter som ler i
krukkens form, og det er stadig til stede, nar krukken er ophgrt med at eksistere. Det
var, det er, og det forbliver ler."

Arjuna blev rystet i sin grundvold. Det vaekkede ham af hans dgs, og han sa det hele i et
nyt lys. Han sagde, "Det kan veere, at Du er Gud, at Du er Udgdelig. Det er ikke Dig, jeg
greeder for. Jeg graeder over alle os andre. Vi kom i gar, er her i dag og gar bort i
morgen. Hvad sker der med os? Veer venlig at forteelle mig det.”

Her skal du veere meget opmaerksom pa fglgende forhold. Thath, der betegner
Guddommen, er Nithyam, det vil sige, Den er Evig. Det er noget, alle accepterer, men
Thwam, det enkelte individ, er ligeledes Gud (Asi). Det enkelte individ er derfor ogsa
Evigt, men det tager tid at forsta det, og det er vanskeligere at forsta. Derfor uddyber
Krishna dette. Han siger, "Arjuna! Du lever ogsa evigt, ganske som det Absolutte. Det
enkelte individ er det Universelle, nar vi ser bort fra det enkelte individs begraensninger.
For smykket blev formet, var der udelukkende guld. Sa leenge smykket eksisterer, er
det stadigveek guld, og nar smykket engang ikke leengere er til, fortsaetter guldet med
at eksistere. Pa tilsvarende made fortsaetter Atma med at eksistere med eller uden en
krop.

Selv om Atma er knyttet til kroppen, sa er Atma hinsides alle former for pavirkninger fra
Guna’'er og fra forskellige former for Dharma. Det vil sige, at Atma er hinsides kvaliteter
og kendetegn. Dit Jeg bergres ikke af de forandringer, kroppen gennemgar, efterhanden
som du udvikler dig fra speedbarn til dreng, fra dreng til ung mand, fra ung mand til
midaldrende og derpa til olding. Du er stadig den samme til trods for alt det. Det samme
geelder for kroppen, nar den gar til grunde, vedbliver Atma med at eksistere. En sand
helt vil derfor ikke sgrge over den forandring, daden er." Krishna forkyndte det med sa
stor styrke, at hele stridsvognen rystede!

Top

Kapitel 4: Atma er hinsides Glaede og Sorg

Arjuna var stadig plaget af tvivl. Han sagde, "O Herre, Du sagde, at kroppens
forandringer er som den vagne tilstand, dremmetilstanden og den dybe sgvntilstand,
men vi glemmer da ikke vore oplevelser, nar vi vagner fra den dybe sgvn. Oplevelser af
tidligere liv forsvinder fra hukommelsen pa grund af den haendelse, vi benaevner dgden."
Krishna svarede, at det ikke var muligt at genkalde alle oplevelser, men at det var
muligt at huske nogle, og dette skyldes, at Atma bliver ved med at eksistere, skgnt
kroppen udskiftes. Arjuna var stadig plaget af tvivl. Han sagde, "O Herre, Du sagde, at
kroppens forandringer er som den vagne tilstand, dremmetilstanden og den dybe
sevntilstand, men vi glemmer da ikke vore oplevelser, nar vi vagner fra den dybe sgvn.
Oplevelser af tidligere liv forsvinder fra hukommelsen pa grund af den haendelse, vi
bensevner dgden.” Krishna svarede, at det ikke var muligt at genkalde alle oplevelser,
men at det var muligt at huske nogle, og dette skyldes, at Atma bliver ved med at
eksistere, skgnt kroppen udskiftes.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Arjuna fremlagde nu et andet problem. Det er et problem, der ogsa plager mange andre.
Hertil siger Krishna, "Dheerasthathra Na Muhyathi [Bhagavad Githa 2:13]." Det betyder:
"Dheera’en lader sig ikke vildlede af det.” Han siger ikke, at Arjuna ikke skal lade sig
vildlede af det. Det er Krishna's Hensigt at vejlede alle vankelmodige personer. Krishna
fjerner al form for tvivl, s& snart den dukker op. Han sagde, "Arjuna, nar man
gennemlever de tre tilstande, sa lykkes det pa en eller anden made Buddhi at fastholde
nogle forhold. Men ogsa Buddhi gar til grunde, nar kroppen dar. Pludselig glemmer man
alt. Hukommelse er resultat af Buddhi, ikke af Atma.

Lad os se pa et eksempel. Du kan ikke med sikkerhed sige, hvor du befandt dig en
bestemt dag for ti ar siden. Alligevel var du i live den dag for ti ar siden. Det kan der
ikke veere nogen tvivl om. Det drister dig ikke til at haevde, at du ikke var i live. Det
forholder sig pa samme made med dit tidligere liv. Du husker ikke hvor og hvordan. Den
vise bliver ikke vildledt eller oprgrt af den form for tvivl.

Atma dgr ikke, og kroppen bliver ikke ved med at leve. Bilder du dig ind, at dine
modstanderes Atma'er glaeder sig over, at du sgrger over deres mulige undergang? Det
er en forrykt tanke. Uanset hvad der end sker eller ikke sker, s& oplever Atma hverken
sorg eller gleede. Hold sanserne i ave. Der er ingen grund til frygt. Det er farst, nar
sanserne kommer i forbindelse med objekter, at der opstar gleede og sorg, de to former
for forvirring. Det er farst, nar du hgrer, at nogen bagtaler dig, at du bliver vred og saret.
Det sker ikke, hvis du ikke hgrer noget. Arsagen til sorg og dens tvilling gleede er
sansernes orientering mod objekterne.

Det svarer til varme og kulde. Nar det er koldt om vinteren, leenges du efter varme, og
nar det er rigtig varmt om sommeren, leenges du efter kgligere vejr. Det er praecis som
kontakten mellem sanserne og objekterne. Sa laenge verden opleves, er det er ikke
muligt at undga kontakt med objekterne. S& leenge du er belastet af tidligere liv, s&
lzenge er det ikke muligt at undga sorg og glaede. Det er imidlertid muligt at leere den
kunst, den disciplin, den hemmelighed, der ggr det muligt at undga dem, eller undga at
de bliver en byrde.

Hvad nytter det at vente med at ga i vandet, til der ingen bglger er? Der vil altid veere
bolger. Den kloge leerer at undga at blive veeltet omkuld af bglgerne, der kommer
rullende, og han undgar at blive suget med ud, nar bglgerne traeekker sig tilbage. Det er
imidlertid ngdvendigt at ga i vandet. Arjuna, der er nogle, der undgar det, fordi de er for
dovne til at leere kunsten. Ifgr dig sjeelsstyrkens rustning, Thithiksha, og du er beskyttet
mod skaebnens anslag af lykke og ulykke.

Thithiksha bestar i at bevare din sindsligevaegt, nar du udsaettes for dualiteternes
verden, og i frimodigt at mgde disse dualiteter. Det er den staerkes privilegium. Det er
den modiges skat. Den svage vil svinge hid og did som pafuglefjer, der aldrig er i ro, og
som hele tiden beveeger sig. De svinger frem og tilbage som et pendul, snart mod
gleede, snart mod sorg.

Her er det ngdvendigt at bruge lidt tid pa at forsta et bestemt forhold. Sjeelsstyrke er
ikke det samme som talmodighed. Thithiksha er ikke det samme som Sahana. Sahana
betyder at affinde sig med noget, at tolerere og udholde noget, fordi der ikke er nogen
anden udvej. Den andelige disciplin bestar derimod i, at man ignorerer det, skgnt man
egentlig var i stand til at undga det. Vejen til Frelse bestar i, at man bevarer sin
sindsligeveaegt, samtidig med at man affinder sig med den ydre dualistiske verden. Den
form for Sahana, der bestar i, at man med sin analytiske skelneevne i behold affinder
sig med alt, vil medfgre gode resultater.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

(Viveka betyder skelneevne, og hermed menes evnen til at erkende, at den materielle
verdens veesen er Aagamaapaayina, det vil sige, at den materielle verdens genstande
og foreteelser er flygtige, at de 'kommer og gar").

Det er normalt, at mennesket udelukkende sgger lykke og gleede. Han opsgger under
ingen omstaendigheder ulykke og sorg! Han anser lykke og gleede for at veere hans neere
venner, og han har den klare opfattelse, at ulykke og sorg er hans fjender. Det er en
stor fejltagelse. Nar man lever lykkeligt, er risikoen for sorg stor. Man plages hele tiden
af frygt for at miste denne lykke. Lidelse fremmer den analytiske evne. Lidelse fremmer
skelneevnen og evnen til selvanalyse, for man frygter, at det kan blive endnu veerre.
Lidelse overvinder dovenskab og indbildskhed. Nar man lever lykkeligt, glemmer man
de pligter, man har i forhold til sig selv som menneske. Man udvikler selviskhed, og
bliver offer for de synder, der falger af denne selviskhed. Sorg ggr mennesket arvagent
og papasseligt.

Ulykke er derfor en sand ven. Lykke mindsker de gode handlingers opsamlede
resultater og veekker de lavere drifter. Derfor er den i virkeligheden en fjende. Faktisk
abner ulykke dine gjne. Den veekker til eftertanke, og den saetter gang i din udvikling.
Den giver dig tillige nye, veerdifulde erfaringer. Lykke medfgrer, at de oplevelser, der
forheerder mennesket og ggr ham ufglsom, bliver slgret. Du skal derfor anse
vanskeligheder og treengsler for at veere dine venner. Du skal i det mindste ikke
betragte dem som fjender. Det er imidlertid bedst at anse savel lykke som ulykke for at
veere Guds Gaver. Det er den letteste vej til din Frelse.

Ukendskab til disse forhold er den grundleeggende uvidenhed. Den, der er sa uvidende,
er blind. Ulykke og lykke er som den blinde, der altid er ngdt til at ledsages af en
seende. Nar du byder den blinde velkommen, ma du ngdvendigvis ogsa byde den
seende velkommen, for han ledsager altid den blinde. P& tilsvarende vis er lykke og
ulykke uadskillelige. Du kan ikke bare veelge den ene. Desuden seetter ulykke lykke i
relief. Du fgler lykke pa baggrund af ulykke." Krishna forklarede Arjuna alt dette for at
laere ham at indse, hvor betydningslgs den dualistiske verden er.

Arjuna fortsatte, "Madhava! Hvad gavner det at fglge Dit RAad og udvikle den ngdvendige
Thithiksha? Maske er overbazerenhed det eneste resultat. Der er ikke nogen fordel ved
det, er der vel?" Krishna svarede, "Oh sgn af Kunthi! Man er en sand helt, nar man pa
ingen made lader sig pavirke af de stormfulde bglger pa livets hav, nar man ikke mister
den sindsligevaegt, der er blevet en del af ens veesen, og nar man regelmaessigt udever
sine andelige gvelser, uanset hvad man bliver distraheret eller tiltrukket af. Den, der
lever hinsides den materielle verdens evige dualisme, er viis. Ordet Dheera er en
betegnelse for en sadan person.

Dhee henfgrer til Buddhi. Det er denne egenskab, der forvandler mennesket til Purusha,
til det fuldkomne menneske. Det er ikke klaeder eller overskeeg, der kendetegner et
sandt menneske. Nar denne verdens dualiteter kasseres, fremstar det sande
menneske. For at ggre dig fortjent til den status, skal du overvinde de indre fjender
snarere end de ydre. Opgaven bestar i at overvinde de to fjender: gleede og sorg.

N&, men du har maske ogsa en anden tvivl? (Dit hjerte er en tvivlens hule). Du kan
stadig finde pa at spgrge, hvad gavner det at sejre. Stol pa Mig, nar Jeg siger, at
resultatet er det evige Liv. Verdslige ting og forhold formar ikke at skeenke denne
Lyksalighed. De kan ikke skeenke dig den absolutte Lyksalighed. De kan ikke fylde dig
med den fuldkomne Lyksalighed. Arjuna, nar du er kommet hinsides gleede og sorg,
lever du i den fulde, uafheengige og altomfattende Lyksalighed. Du er et sandt
menneske, og du har derfor ikke behov for den sglle sejr over verdslige fjender. Du

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

fortjener det evige Livs Lyksalighed.” Da Krishna havde sagt dette, begyndte Han at
fortaelle Arjuna om videnskaben om Atma og Anatma. Det er den disciplin, der leerer dig
at skelne mellem disse to.

"En Atma-jnani er ikke bundet af resultaterne af Karma. Det er kun den, der udgver
Karma uden at have udviklet den atmiske Bevidsthed, (det virkelige Selv, der er
upavirket af tanke, folelse og handling), der bliver bundet. En Jnani kan, ligesom den
der har leert at svgmme, roligt springe ud i det hav, der bestar af denne verdens
aktiviteter. Hvis du ikke har leert at svamme, men alligevel springer ud i vandet, sa vil
du blive opslugt af bglgerne og omkomme."

Det forklarer, hvorfor Krishna underviste Arjuna i denne grundlaeggende videnskab,
Atmajnana. Det er ikke Atma, der draeber, og det er ikke Atma, der dgr. De, der tror, at
Atma draeber eller dgr, er uvidende om Atma's sande Vasen. Arjuna's Atma dreaeber
iIkke, Bhishma's og Drona's Atma dgr ikke, og Krishna's Atma tilskynder ikke. Det er alt
sammen blot faser i den dualistiske verdens samspil af arsag og virkning. Atma kan
hverken veere resultat af eller arsag til nogen form for Karma. Atma er Nir-vikara, det vil
sige, at Atma ikke er i stand til at underga nogen forandring.

Krishna fortsatte, "Der findes seks forskellige former for forandring: fadsel, veeren,
veekst, forandring, nedbrydning og tilintetggrelse. De kaldes tilsammen Shad-vikara.
Janma, fadsel, er det, der sker, nar noget, der ikke tidligere har eksisteret, nu pludselig
er til. Maranam, dgd, er det, der sker, nar noget, der har veeret, ikke leengere er til
stede. Det er de organiske ting, der gennemgar denne Janma. Den sker ikke for
uorganiske ting. Atma har ingen organer. Atma er derfor Nir-avayava. Nar nu Atma ikke
fgdes, hvordan skulle Atma da kunne dg? Hvem er det, Atma draeber? Atma er Ufgdt og
Evig.

Ganske som et menneske afleegger gamle kleeder og skifter til nye, saledes udskifter
Dehi‘en (den der bor i kroppen) den ene krop med en anden. Kroppen er for det enkelte
menneske, hvad klaederne er for kroppen. Nar du leerer Atma's sande Vasen at kende,
vil du ikke leengere lade dig overmande af sorg. Alle dine vaben kan udelukkende skade
den materielle krop. De kan ikke skade Atma, der er Uforanderlig. Erkend det, og gar
dig fri af denne modlgshed.

Det er en Kshatriya's fornemste opgave at beskytte Dharma og tilintetggre Adharma.
Teenk pa, hvor heldig du er. P& denne slagmark star du over for veerdige modstandere
sasom Bhishma og andre. Denne selv samme Bhishma keempede engang mod sin egen
Guru, der var Brahmin, og som havde laert ham alle disse feerdigheder. Denne Guru hed
Parasurama, og Bhishma's pligt som Kshatriya var hovedarsagen til, at Bhishma
keempede mod ham. Du er imidlertid nu som en anden kryster bange for at keempe mod
disse veeldige krigere. En Kshatriya gar sin pligt, nar han keemper for Dharma, uanset
fjendens styrke. Det er vejen frem.

Ordet Kshatham betyder Dukham, og Dukham betyder sorg. En Ksahtriya er derfor en
betegnelse for den, der fjerner de levende vaeseners sorg. Det er meget sjeeldent, at
mennesket far denne mulighed for at keempe for Dharma mod de adharmiske kraefter.
Du er som Kshatriya blevet velsignet med mulighed for at deltage i denne
Dharmayuddha. Teenk pa de gode frugter, du vil ggre dig fortjent til ved at tjene denne
verden, saledes som du nu er rede til. Dharmayuddha er betegnelsen for en krig, der har
til formal at sikre Santhi og Soukhya (fred og velstand). Denne krig er en
Dharmayuddha, og derfor vil Dharma sejre.

Kaurava'erne har begaet enhver taeenkelig synd, uretfeerdighed og slet handling. De har

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

hanet de aldre, svigtet de retskafne, vaneseret de kyske og gdelagt gode menneskers
selvagtelse. Deres misgerninger er utallige. Nu er regnskabets time kommet, og de skal
nu drages til ansvar for alle deres ugerninger. Hvis du pa dette tidspunkt opfarer dig
som en kryster, sa bringer du vanaere over dine forzeldre, dine brgdre, ja over alle
Kshatriya'er.

Du tror, det er syndigt at deltage i krig. Det er en stor misforstaelse. Det er tveertimod
syndigt ikke at udnytte denne mulighed for at udrydde de onde og i stedet forleenge de
retskafnes lidelser. Hvis du netop nu opgiver din Dharma, sa risikerer du at ga din
undergang i mgde. Hold fast i din Dharma, thi da kan synden ikke na dig. Veer
beslutsom. Lad dig ikke overmande af nogen af denne verdens dualiteter.” Krishna har i
otte Sloka'er i kapitel 2 fra Sloka 31 og fremefter gjort rede for begrebet
Swadharmanishta.

Du skal veere aktiv og samtidig bevare sindsligeveegten, uanset om du mgder lykke
eller ulykke. Det er det, Krishna tilrader i Sloka 37. Vers 39 er et overgangsvers, for
efter at have sagt "Esha Thebhihithaa Saamkhya [Bhagavad Githa 2:39]" (Jeg har nu
gjort rede for Saamkhya argumenterne) siger Krishna, at Han nu vil undervise Arjuna i
Yogabuddhi, Buddhiyoga, og Han beder Arjuna hgre godt efter.

Nar man med fuldstaendig mental afklarethed er i stand til at forsage gnsket om at nyde
frugten af sine handlinger, s& opstar den tilstand, Krishna kalder Buddhiyogam. Man er
ngdt til at treene og helligggre intellektet, for ellers er det umuligt at ggre sig fri af
tilknytningen til handlingens frugt og fortseette med at udfgre sine handlinger som pligt
eller tilegnelse. Det intellekt, der pad den made er blevet helliggjort, kaldes Yogabuddhi.
Du skal fremelske denne Yogabuddhi og pa den made ggre dig fri af Karma's treeldom. |
virkeligheden er dit jeg, dit sande Jeg, hinsides Karma.

Du foreslar maske, at du i stedet for at udgve denne vanskelige disciplin, der bestar i at
forsage frugten, hellere helt vil undga at udgve Karma. Det er imidlertid ikke muligt.
Nej! Karma er uundgaelig, og du er ngdt til at udgve en eller anden form for Karma.
Krishna siger i Githa'ens tredje kapitel, at man end ikke et eneste gjeblik kan leve uden
at udgve Karma. "Nahi Kaschith Kshanamapi [Bhagavad Githa 3:05]."

"Arjuna! Hver eneste Karya (gerning) eller Karma (handling) har en begyndelse og en
afslutning. Det er dog ikke tilfeeldet med Nishkaama Karma (handling uden nogen
tilknytning). Det er forskellen mellem disse to former for Karma. Nar du udgver Karma,
og dit motiv er den fordel denne Karma medfgrer, sa er du ngdt til at affinde dig med
det tab, den smerte, ja endog den afstraffelse, denne Karma medfgrer. Nishkaama
Karma udfrir dig derimod af alt dette.

Hvis du higer efter frugten af din Karma, sa bliver du fadt igen og igen, fordi begeeret
holder dig fanget. Nar du ggar dig fri af begaeret, sa bliver du udfriet af denne cyklus. Nar
du praktiserer denne form for forsagelse, sa slipper du ud af treeldommen. Det er af
afggrende betydning at holde sig til malet, og malet er Karma. Malet er ikke
Karmaphala. Lad Mig forteelle dig, at begeer efter frugten er et udtryk for Rajoguna, og
det kleeder dig ikke. Du foretreekker maske at undlade at udgve Karma, men det er blot
et udtryk for Thamoguna, og den er endog veerre end Rajoguna.” Herren har givet os fire
Bud. Det fgrste Bud er et du-skal-bud, og de tre andre er du-skal-ikke-bud. Det fgrste
fordrer, at du udvikler styrke, og de tre andre bud pabyder, at du undgar svaghed.

Det er selvfglgelig ikke alene Arjuna, der fik disse rad. Hele menneskeheden har brug
for dem. Arjuna er blot en repraesentant for menneskeheden. Alle, der studerer Githa'en,
er ngdt til at forsta, at Githa'en farst og fremmest er til for alle andeligt sggende.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Laeg meerke til et andet faktum. Githa'en henvender sig ikke til fugle eller dyr eller til
Deva'erne, de guddommelige veesener. Den henvender sig til mennesket. Mennesket
udgver handlinger, fordi begeer efter frugten tilskynder ham til disse handlinger. Dersom
en handling ikke beerer frugt, sa vil han ikke udfgre handlingen. Mennesket vil have
profit, fortjeneste, belgnning og resultater. Det gaelder dog ikke for dem, der tager
Githa'en til sig for at blive fyldt af Guds sgdmefyldte Budskab. Det er ikke alle, der higer
efter denne nektar. Hvis du har denne leengsel, sa er det udtryk for, at du higer efter at
leve i evig Lyksalighed og Frihed. Du er da ngdt til at betale den pris, der bestar i at
forsage frugten af dine handlinger og ofre alt ved Herrens Fgdder.

Arjuna fremlagde nu et andet problem. Det er et problem, der ogsa plager mange andre.
Hertil siger Krishna, "Dheerasthathra Na Muhyathi [Bhagavad Githa 2:13]." Det betyder:
"Dheera’en lader sig ikke vildlede af det."” Han siger ikke, at Arjuna ikke skal lade sig
vildlede af det. Det er Krishna's Hensigt at vejlede alle vankelmodige personer. Krishna
fjerner al form for tvivl, s& snart den dukker op. Han sagde, "Arjuna, nar man
gennemlever de tre tilstande, sa lykkes det pa en eller anden made Buddhi at fastholde
nogle forhold. Men ogsa Buddhi gar til grunde, nar kroppen dgr. Pludselig glemmer man
alt. Hukommelse er resultat af Buddhi, ikke af Atma.

Lad os se pa et eksempel. Du kan ikke med sikkerhed sige, hvor du befandt dig en
bestemt dag for ti ar siden. Alligevel var du i live den dag for ti ar siden. Det kan der
ikke veere nogen tvivl om. Det drister dig ikke til at haevde, at du ikke var i live. Det
forholder sig pa samme made med dit tidligere liv. Du husker ikke hvor og hvordan. Den
vise bliver ikke vildledt eller oprgrt af den form for tvivl.

Atma dgr ikke, og kroppen bliver ikke ved med at leve. Bilder du dig ind, at dine
modstanderes Atma'er glaeder sig over, at du sgrger over deres mulige undergang? Det
er en forrykt tanke. Uanset hvad der end sker eller ikke sker, sa oplever Atma hverken
sorg eller glaede. Hold sanserne i ave. Der er ingen grund til frygt. Det er farst, nar
sanserne kommer i forbindelse med objekter, at der opstar gleede og sorg, de to former
for forvirring. Det er farst, nar du hgrer, at nogen bagtaler dig, at du bliver vred og saret.
Det sker ikke, hvis du ikke hgrer noget. Arsagen til sorg og dens tvilling glaede er
sansernes orientering mod objekterne.

Det svarer til varme og kulde. Nar det er koldt om vinteren, leenges du efter varme, og
nar det er rigtig varmt om sommeren, laenges du efter kgligere vejr. Det er praecis som
kontakten mellem sanserne og objekterne. Sa leenge verden opleves, er det er ikke
muligt at undga kontakt med objekterne. S& leenge du er belastet af tidligere liv, sa
lzenge er det ikke muligt at undga sorg og glaede. Det er imidlertid muligt at leere den
kunst, den disciplin, den hemmelighed, der gor det muligt at undga dem, eller undga at
de bliver en byrde.

Hvad nytter det at vente med at ga i vandet, til der ingen bglger er? Der vil altid veere
bolger. Den kloge leerer at undga at blive veeltet omkuld af bglgerne, der kommer
rullende, og han undgar at blive suget med ud, nar bglgerne treekker sig tilbage. Det er
imidlertid ngdvendigt at ga i vandet. Arjuna, der er nogle, der undgar det, fordi de er for
dovne til at leere kunsten. Ifgr dig sjeelsstyrkens rustning, Thithiksha, og du er beskyttet
mod skaebnens anslag af lykke og ulykke.

Thithiksha bestar i at bevare din sindsligevaegt, nar du udseettes for dualiteternes
verden, og i frimodigt at mgde disse dualiteter. Det er den steerkes privilegium. Det er
den modiges skat. Den svage vil svinge hid og did som pafuglefjer, der aldrig er i ro, og
som hele tiden beveeger sig. De svinger frem og tilbage som et pendul, snart mod
gleede, snart mod sorg.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Her er det ngdvendigt at bruge lidt tid pa at forsta et bestemt forhold. Sjeelsstyrke er
ikke det samme som talmodighed. Thithiksha er ikke det samme som Sahana. Sahana
betyder at affinde sig med noget, at tolerere og udholde noget, fordi der ikke er nogen
anden udvej. Den andelige disciplin bestar derimod i, at man ignorerer det, skgnt man
egentlig var i stand til at undga det. Vejen til Frelse bestar i, at man bevarer sin
sindsligeveegt, samtidig med at man affinder sig med den ydre dualistiske verden. Den
form for Sahana, der bestar i, at man med sin analytiske skelneevne i behold affinder
sig med alt, vil medfgre gode resultater.

(Viveka betyder skelneevne, og hermed menes evnen til at erkende, at den materielle
verdens vaesen er Aagamaapaayina, det vil sige, at den materielle verdens genstande
og foreteelser er flygtige, at de 'kommer og gar").

Det er normalt, at mennesket udelukkende sgger lykke og gleede. Han opsgger under
ingen omsteendigheder ulykke og sorg! Han anser lykke og glaede for at veere hans neere
venner, og han har den klare opfattelse, at ulykke og sorg er hans fjender. Det er en
stor fejltagelse. Nar man lever lykkeligt, er risikoen for sorg stor. Man plages hele tiden
af frygt for at miste denne lykke. Lidelse fremmer den analytiske evne. Lidelse fremmer
skelneevnen og evnen til selvanalyse, for man frygter, at det kan blive endnu veerre.
Lidelse overvinder dovenskab og indbildskhed. Nar man lever lykkeligt, glemmer man
de pligter, man har i forhold til sig selv som menneske. Man udvikler selviskhed, og
bliver offer for de synder, der folger af denne selviskhed. Sorg ggr mennesket arvagent
og papasseligt.

Ulykke er derfor en sand ven. Lykke mindsker de gode handlingers opsamlede
resultater og veekker de lavere drifter. Derfor er den i virkeligheden en fjende. Faktisk
abner ulykke dine gjne. Den veekker til eftertanke, og den saetter gang i din udvikling.
Den giver dig tillige nye, veerdifulde erfaringer. Lykke medfgrer, at de oplevelser, der
forhaerder mennesket og ggr ham ufglsom, bliver slgret. Du skal derfor anse
vanskeligheder og traengsler for at veere dine venner. Du skal i det mindste ikke
betragte dem som fjender. Det er imidlertid bedst at anse savel lykke som ulykke for at
veere Guds Gaver. Det er den letteste vej til din Frelse.

Ukendskab til disse forhold er den grundleeggende uvidenhed. Den, der er sa uvidende,
er blind. Ulykke og lykke er som den blinde, der altid er ngdt til at ledsages af en
seende. Nar du byder den blinde velkommen, ma du ngdvendigvis ogsa byde den
seende velkommen, for han ledsager altid den blinde. P& tilsvarende vis er lykke og
ulykke uadskillelige. Du kan ikke bare veelge den ene. Desuden seetter ulykke lykke i
relief. Du fgler lykke pa baggrund af ulykke." Krishna forklarede Arjuna alt dette for at
laere ham at indse, hvor betydningslgs den dualistiske verden er.

Arjuna fortsatte, "Madhava! Hvad gavner det at fglge Dit Rad og udvikle den ngdvendige
Thithiksha? Maske er overbaerenhed det eneste resultat. Der er ikke nogen fordel ved
det, er der vel?" Krishna svarede, "Oh sgn af Kunthi! Man er en sand helt, nar man pa
ingen made lader sig pavirke af de stormfulde bglger pa livets hav, nar man ikke mister
den sindsligevaegt, der er blevet en del af ens vaesen, og nar man regelmaessigt udgver
sine andelige gvelser, uanset hvad man bliver distraheret eller tiltrukket af. Den, der
lever hinsides den materielle verdens evige dualisme, er viis. Ordet Dheera er en
betegnelse for en sddan person.

Dhee henfgrer til Buddhi. Det er denne egenskab, der forvandler mennesket til Purusha,
til det fuldkomne menneske. Det er ikke kleeder eller overskeaeg, der kendetegner et
sandt menneske. Nar denne verdens dualiteter kasseres, fremstar det sande
menneske. For at ggre dig fortjent til den status, skal du overvinde de indre fjender

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld
snarere end de ydre. Opgaven bestar i at overvinde de to fjender: gleede og sorg.

N&, men du har maske ogsa en anden tvivl? (Dit hjerte er en tvivlens hule). Du kan
stadig finde pa at spgrge, hvad gavner det at sejre. Stol pa Mig, nar Jeg siger, at
resultatet er det evige Liv. Verdslige ting og forhold formar ikke at skeenke denne
Lyksalighed. De kan ikke skeenke dig den absolutte Lyksalighed. De kan ikke fylde dig
med den fuldkomne Lyksalighed. Arjuna, nar du er kommet hinsides gleede og sorg,
lever du i den fulde, uafheengige og altomfattende Lyksalighed. Du er et sandt
menneske, og du har derfor ikke behov for den sglle sejr over verdslige fjender. Du
fortjener det evige Livs Lyksalighed.” Da Krishna havde sagt dette, begyndte Han at
fortaelle Arjuna om videnskaben om Atma og Anatma. Det er den disciplin, der leerer dig
at skelne mellem disse to.

"En Atma-jnani er ikke bundet af resultaterne af Karma. Det er kun den, der udgver
Karma uden at have udviklet den atmiske Bevidsthed, (det virkelige Selv, der er
upavirket af tanke, folelse og handling), der bliver bundet. En Jnani kan, ligesom den
der har leert at svemme, roligt springe ud i det hav, der bestar af denne verdens
aktiviteter. Hvis du ikke har leert at svamme, men alligevel springer ud i vandet, sa vil
du blive opslugt af bglgerne og omkomme."

Det forklarer, hvorfor Krishna underviste Arjuna i denne grundlaeggende videnskab,
Atmajnana. Det er ikke Atma, der draeber, og det er ikke Atma, der dgr. De, der tror, at
Atma draeber eller dgr, er uvidende om Atma's sande Vasen. Arjuna's Atma dreaeber
iIkke, Bhishma's og Drona's Atma dgr ikke, og Krishna's Atma tilskynder ikke. Det er alt
sammen blot faser i den dualistiske verdens samspil af arsag og virkning. Atma kan
hverken veere resultat af eller arsag til nogen form for Karma. Atma er Nir-vikara, det vil
sige, at Atma ikke er i stand til at underga nogen forandring.

Krishna fortsatte, "Der findes seks forskellige former for forandring: fadsel, veeren,
veekst, forandring, nedbrydning og tilintetggrelse. De kaldes tilsammen Shad-vikara.
Janma, fadsel, er det, der sker, nar noget, der ikke tidligere har eksisteret, nu pludselig
er til. Maranam, dgd, er det, der sker, nar noget, der har veeret, ikke leengere er til
stede. Det er de organiske ting, der gennemgar denne Janma. Den sker ikke for
uorganiske ting. Atma har ingen organer. Atma er derfor Nir-avayava. Nar nu Atma ikke
fades, hvordan skulle Atma da kunne dg? Hvem er det, Atma draeber? Atma er Ufgdt og
Evig.

Ganske som et menneske afleegger gamle kleeder og skifter til nye, saledes udskifter
Dehi‘en (den der bor i kroppen) den ene krop med en anden. Kroppen er for det enkelte
menneske, hvad klaederne er for kroppen. Nar du leerer Atma's sande Vasen at kende,
vil du ikke leengere lade dig overmande af sorg. Alle dine vaben kan udelukkende skade
den materielle krop. De kan ikke skade Atma, der er Uforanderlig. Erkend det, og gar
dig fri af denne modlgshed.

Det er en Kshatriya's fornemste opgave at beskytte Dharma og tilintetggre Adharma.
Teenk pa, hvor heldig du er. P& denne slagmark star du over for veerdige modstandere
sasom Bhishma og andre. Denne selv samme Bhishma keempede engang mod sin egen
Guru, der var Brahmin, og som havde laert ham alle disse feerdigheder. Denne Guru hed
Parasurama, og Bhishma's pligt som Kshatriya var hovedarsagen til, at Bhishma
keempede mod ham. Du er imidlertid nu som en anden kryster bange for at keempe mod
disse veeldige krigere. En Kshatriya gar sin pligt, nar han keemper for Dharma, uanset
fjendens styrke. Det er vejen frem.

Ordet Kshatham betyder Dukham, og Dukham betyder sorg. En Ksahtriya er derfor en

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

betegnelse for den, der fjerner de levende veaeseners sorg. Det er meget sjeeldent, at
mennesket far denne mulighed for at keempe for Dharma mod de adharmiske kreaefter.
Du er som Kshatriya blevet velsignet med mulighed for at deltage i denne
Dharmayuddha. Teenk pa de gode frugter, du vil ggre dig fortjent til ved at tjene denne
verden, saledes som du nu er rede til. Dharmayuddha er betegnelsen for en krig, der har
til formal at sikre Santhi og Soukhya (fred og velstand). Denne krig er en
Dharmayuddha, og derfor vil Dharma sejre.

Kaurava'erne har begaet enhver teenkelig synd, uretfeerdighed og slet handling. De har
hanet de aldre, svigtet de retskafne, vaneseret de kyske og gdelagt gode menneskers
selvagtelse. Deres misgerninger er utallige. Nu er regnskabets time kommet, og de skal
nu drages til ansvar for alle deres ugerninger. Hvis du pa dette tidspunkt opfarer dig
som en kryster, sa bringer du vanaere over dine forzeldre, dine brgdre, ja over alle
Kshatriya'er.

Du tror, det er syndigt at deltage i krig. Det er en stor misforstaelse. Det er tveertimod
syndigt ikke at udnytte denne mulighed for at udrydde de onde og i stedet forleenge de
retskafnes lidelser. Hvis du netop nu opgiver din Dharma, sa risikerer du at ga din
undergang i mgde. Hold fast i din Dharma, thi da kan synden ikke na dig. Veer
beslutsom. Lad dig ikke overmande af nogen af denne verdens dualiteter.” Krishna har i
otte Sloka'er i kapitel 2 fra Sloka 31 og fremefter gjort rede for begrebet
Swadharmanishta.

Du skal veere aktiv og samtidig bevare sindsligeveegten, uanset om du mgder lykke
eller ulykke. Det er det, Krishna tilrader i Sloka 37. Vers 39 er et overgangsvers, for
efter at have sagt "Esha Thebhihithaa Saamkhya [Bhagavad Githa 2:39]" (Jeg har nu
gjort rede for Saamkhya argumenterne) siger Krishna, at Han nu vil undervise Arjuna i
Yogabuddhi, Buddhiyoga, og Han beder Arjuna hgre godt efter.

Nar man med fuldstaendig mental afklarethed er i stand til at forsage gnsket om at nyde
frugten af sine handlinger, s opstar den tilstand, Krishna kalder Buddhiyogam. Man er
ngdt til at treene og helligggre intellektet, for ellers er det umuligt at ggre sig fri af
tilknytningen til handlingens frugt og fortseette med at udfgre sine handlinger som pligt
eller tilegnelse. Det intellekt, der pad den made er blevet helliggjort, kaldes Yogabuddhi.
Du skal fremelske denne Yogabuddhi og pa den made ggre dig fri af Karma's treeldom. |
virkeligheden er dit jeg, dit sande Jeg, hinsides Karma.

Du foreslar maske, at du i stedet for at udgve denne vanskelige disciplin, der bestar i at
forsage frugten, hellere helt vil undga at udgve Karma. Det er imidlertid ikke muligt.
Nej! Karma er uundgaelig, og du er ngdt til at udgve en eller anden form for Karma.
Krishna siger i Githa'ens tredje kapitel, at man end ikke et eneste gjeblik kan leve uden
at udgve Karma. "Nahi Kaschith Kshanamapi [Bhagavad Githa 3:05]."

"Arjuna! Hver eneste Karya (gerning) eller Karma (handling) har en begyndelse og en
afslutning. Det er dog ikke tilfeeldet med Nishkaama Karma (handling uden nogen
tilknytning). Det er forskellen mellem disse to former for Karma. Nar du udgver Karma,
og dit motiv er den fordel denne Karma medfgrer, sa er du ngdt til at affinde dig med
det tab, den smerte, ja endog den afstraffelse, denne Karma medfgrer. Nishkaama
Karma udfrir dig derimod af alt dette.

Hvis du higer efter frugten af din Karma, sa bliver du fadt igen og igen, fordi begeeret
holder dig fanget. Nar du ggar dig fri af begaeret, sa bliver du udfriet af denne cyklus. Nar
du praktiserer denne form for forsagelse, sa slipper du ud af treeldommen. Det er af
afggrende betydning at holde sig til malet, og malet er Karma. Malet er ikke

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Karmaphala. Lad Mig forteelle dig, at begeer efter frugten er et udtryk for Rajoguna, og
det klaeder dig ikke. Du foretreekker maske at undlade at udgve Karma, men det er blot
et udtryk for Thamoguna, og den er endog veerre end Rajoguna.” Herren har givet os fire
Bud. Det fgrste Bud er et du-skal-bud, og de tre andre er du-skal-ikke-bud. Det fgrste
fordrer, at du udvikler styrke, og de tre andre bud pabyder, at du undgar svaghed.

Det er selvfglgelig ikke alene Arjuna, der fik disse rad. Hele menneskeheden har brug
for dem. Arjuna er blot en repraesentant for menneskeheden. Alle, der studerer Githa'en,
er ngdt til at forstd, at Githa'en fagrst og fremmest er til for alle andeligt segende.

Laeg meerke til et andet faktum. Githa'en henvender sig ikke til fugle eller dyr eller til
Deva'erne, de guddommelige veesener. Den henvender sig til mennesket. Mennesket
udgver handlinger, fordi begeer efter frugten tilskynder ham til disse handlinger. Dersom
en handling ikke beerer frugt, sa vil han ikke udfgre handlingen. Mennesket vil have
profit, fortjeneste, belgnning og resultater. Det gaelder dog ikke for dem, der tager
Githa'en til sig for at blive fyldt af Guds sgdmefyldte Budskab. Det er ikke alle, der higer
efter denne nektar. Hvis du har denne leengsel, sa er det udtryk for, at du higer efter at
leve i evig Lyksalighed og Frihed. Du er da ngdt til at betale den pris, der bestar i at
forsage frugten af dine handlinger og ofre alt ved Herrens Fgdder.

Top

Kapitel 5: En Sthithaprajna’'s Kendetegn

Hvis du retter opmeaerksomheden mod frugten af dine handlinger, sa bliver du bekymret,
frygtsom og rastlgs. Nu kan faglgende spgrgsmal dukke op: Hvis man er ngdt til at
forsage frugten, hvordan kan man da leve?" Men hvorfor dog denne tvivl, denne
nervgsitet? Ham, der har erkleeret "Yogakshemam Vahaamyaham [Bhagavad Githa
9:22]", vil helt bestemt tage vare pa alt. Han vil sagrge for det forngdne. Det eneste, du
skal tage stilling til, er, hvad der er vigtigst: at leve et lykkeligt liv eller at blive udfriet
fra denne cyklus af liv og dgd. Et lykkeligt liv er kun kortvarigt, hvorimod Frelsens
Lyksalighed er Evig og Urokkelig.

Mange kommentatorer har funderet over dette problem og skrevet forskelligt om det.
Der er mange, der har sagt, at det tilrades at forsage frugten, Phala'en. Det pastar de,
fordi de haevder, at den, der handler, ikke har nogen adkomst eller ret til at begaere
frugten.

Det er en stor fejl. Herren har i Githa'en erklaeret, "Negt at tage imod frugten (Maa
Phaleshu) [Bhagavad Githa 2:47]." Det vil med andre ord sige, dine handlinger medfgrer
frugter, men du skal undlade at begeaere frugterne eller undga at lade frugterne veere
motivet til handlingerne. Hvis det havde veeret Krishna's Hensigt at forteelle, at den, der
handler, ikke har nogen ret til frugten, sa ville Han have sagt, "Der er ingen frugt." "Na
Phaleshu.” Na betyder ingen. Hvis du derfor undlader at udgve Karma, sa overtraeder du
Herrens Bud, og det er en alvorlig fejl.

Nar nu mennesket har ret til at udgve Karma, sa har han ogsa ret til frugten. Ingen kan
benaegte det, eller neegte ham denne ret, men den, der handler, kan af egen fri vilje selv
beslutte, at han ikke vil lade sig pavirke af resultatet, uanset om det er gunstigt eller
ugunstigt. Githa'en forteeller hvordan: Veer aktiv, men giv afkald pa frugten. Dit begaer
efter frugten er tegn pa Rajoguna. Det er udtryk for Thamoguna at undlade at veere
aktiv, fordi du ikke har nogen glaede af frugten. Det er udtryk for Sathwaguna, nar man
derimod, vel vidende at aktiviteten medfgrer et resultat, alligevel er aktiv og veelger

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld
iIkke at knytte sig til eller bekymre sig om handlingens resultat.

En Karmayogi, der kender hemmeligheden om Karma kombineret med Phalathyaga,
skal besidde Samabuddhi mere end Sangabuddhi. Sangabuddhi medfgrer tilknytninger
og uheldige forbindelser. "Denne Karma er min, og resultaterne af den skyldes min
indsats. Det er mig, der har ret til frugten.” Den slags tanker fgrer til treeldom. Krishna
tilrader dig at haeve dig op over denne Sangabuddhi. Han erklzerer, at Samathwam er
den sande form for Yoga . (Samathwam Yogamuchyathe [Bhagavad Githa 2:48]).

Krishna har i kapitel 2 generelt gjort rede for fire hovedemner. Han har fortalt om
Saranagathi, om Sankhya, om Yoga og om Sthithaprajna’ens egenskaber. Vi har
allerede beskeaeftiget os med de tre fgrste. Lad os nu rette opmarksomheden mod den
fjerde.

Da Arjuna udspurgte Krishna, fortalte Krishna om de egenskaber, der kendetegner en
Sthithaprajna, og om Stithaprajna‘ens veesen. Arjuna sagde bgnfaldende, "Oh Kesava!",
og Krishna smilede, da Arjuna anvendte denne tiltaleform, for Han var nu klar over, at
Arjuna havde erkendt Hans Herlighed. Du spgrger, hvordan det skal forstas? Ved du,
hvad Kesava betyder? Det betyder Den, der er Brahma, Vishnu og Siva. Den, der er
Trimurthi. Arjuna havde ved Krishna's Nade udviklet denne erkendelse.

Da Arjuna bad Kesava forteelle, hvad der er Sthithaprajna’'ens sande kendetegn, svarede
Krishna, "Partha! Han er hinsides alle gnsker og begeer. Han er udelukkende og fuldt og
helt forankret i den atmiske Viden og Bevidsthed."

Nu er der i den henseende to forskellige fremgangsmader. Den ene bestar i at afvise
alle de tilskyndelser til begeer, der matte opsta i sindet. Det er den negative metode.
Den anden metode, den positive, bestar i at fylde sindet med evig Fryd og Glaede. Den
negative metode bestar i at fjerne ondskabens spirer fra sindet. Den positive metode
bestar i at fremelske afgragden, hengivenhed til Gud, i det rensede sind. Den positive
metode bestar i at fremelske den afgrede, du har behov for, og den negative metode
bestar i at fjerne ukrudtet. Ukrudtet er de gleeder, sanserne opnar fra den materielle
verden. Afgrgden er hengivenhed til Gud. Sindet er en samling gnsker og begaer, og
dersom disse ikke rykkes op med rode, er det umuligt at tilintetggre sindet, der er en
stor hindring for andelig udvikling. Dersom du en efter en fjerner de trade, sindet bestar
af, hvad bliver der da tilbage af det klaede, sindet kan lignes ved? Intet! Sindet bestar af
kaede og skud i form af gnsker og begeer. Sthithaprajna tilstanden opstar, nar sindet
svinder ind til ingenting.

Det fgrste, der skal overvindes, er derfor begeerets deemon, Kama. Det er ikke
ngdvendigt at starte en stor krig mod Kama for at na det mal. Det er ogsa ungdvendigt
at tale blidt og keerligt til Kama for at overtale Kama til at forsvinde. Begeer vil hverken
forsvinde af frygt for det farste, eller fordi begeser ynder det andet. Begaer er noget
materielt. De tilhgrer kategorien af ting, der kan 'opleves'. Sthithaprajna‘'en ggr sig fri af
sine bindinger, nar han bliver klar over, at "Jeg er den, der oplever alt dette - ikke det,
der opleves". P4 den made overvinder han begeeret. Du er derfor ngdt til ngje at
lagttage sindets adfeerd 'udefra’. Lad dig ikke rive med af det. Det er det, der er
meningen med denne andelige disciplin.

Sindets virkemade kan lignes ved en kraftig elektrisk strem. Den er man ngdt til
iagttage pa afstand og undlade at komme neer eller bergre. Hvis du kommer i bergring
med den, breender du op. Tilsvarende bevirker kontakt med og tilknytning til sindet, at
det far mulighed for at gdelaegge dig. Jo leengere du er veek fra det, desto bedre. Pa
behaendig vis er du ngdt til anvende det bedst muligt til gavn for din egen velfeerd.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Den Lyksalighed, Sthithaprajna‘en lever i, stammer ikke fra den ydre verdens ting og
foreteelser. Dem har han intet behov for. Ananda er til stede i alle og enhver. De, der
har fremelsket ren Bevidsthed, oplever den hgjeste Lyksalighed i erkendelsen af deres
egen Virkelighed, Atma. Denne Fryd er Swasampaadyam (den er sa at sige noget, man
selv har gjort sig fortjent til). Den er den enkeltes personlige oplevelse, og den
efterlader ingen tvivl.

Arjuna var uvidende om disse forhold, og derfor var Krishna ngdt til at forklare ham
disse sammenhange. Det gjorde Krishna pa en let forstaelig made i Sloka'erne 56, 57
og 58. Man kan opleve glaede eller sorg i tre forskellige former. De kaldes:
Aadhyaathmika, Aadibhouthika og Aadidaivika. Det er alment kendt, at synd farer til
lidelse, og at gode gerninger resulterer i glaede. Man bliver derfor radet til udelukkende
at udgve gode gerninger og at undga at synde. En Sthithaprajna derimod oplever
hverken sorgens smerte eller gleedens rus. Han bliver ikke frastgdt af den ene eller
tiltrukket af den anden. Han vil ikke treekke sig tilbage fra smerte, og han higer ikke
efter glaede. Det er udelukkende dem, der er uvidende om Atma, der vil juble af glaede
eller knuges af sorg.

Sthithaprajna’en vil uophgrligt veere beskaeftiget med Manana. Det vil sige, han vil
bruge al sin tid til kontemplation pa Gud eller ihukommelse af Gud. Han bliver kaldt
Muni. Hans intellekt er opfyldt af stilhed og ro, fordi sanserne ikke plager det. Her er
der noget, du skal veere opmaerksom pa. Det er af afggrende betydning for udgvelse af
Sadhana, at man overvinder sanserne, men det er dog ikke alt. Man opnar ikke den
fuldkomne Fuldbyrdelse, s& leenge sindet tiltraeekkes af den materielle verden. Det er
derfor, Krishna siger, "Arjuna! Bring sanserne under kontrol, thi da har du intet at
frygte, for da bliver sindet som en slange, der har faet trukket giftteenderne ud." Der er
dog stadig fare for, at tanker og impulser atter vil rive dig med ud i den materielle
verden. Begeer kender ingen greenser. De er umeettelige.

Samtidig med at du udvikler sansekontrol, skal du tillige udvikle kontrol over sindet.
Det er Sthithaprajna‘ens kendetegn. Hvis man ikke har opnaet herredgmme over disse
to omrader, er man i stedet Gathaprajna (et menneske der lever i uvidenhed, og ikke et
menneske der er fast forankret i Visdom). Hvad sker der med Gathaprajna‘'en? Han gar
sin undergang i mgde.

Sthithaprajna’'en sgger opad mod en hgjere tilstand. Det er tilstreekkeligt at overvinde
sindet. Nar det er lykkedes, er der ingen grund til at overvinde de ydre sanser. Nar
sindet ikke har nogen bindinger til sanseobjekterne, sa har sanserne ikke noget at
klynge sig fast i. De gar da til grunde af mangel pa fgde. Savel keerlighed som had der
da af sult. Bindingerne til den objektive verden bliver skaret over, skgnt sanserne
stadig kan blive pavirket af den. Hvordan skulle noget som helst i denne verden kunne
medfagre glaede eller sorg for den, der er blevet velsignet med atmisk Bevidsthed?

Ganske som stjernerne forsvinder af syne, nar Solen star op, saledes forsvinder ogsa
sorg, uro og uvidenhed, nar Jnana gryer, nar Visdommens Sol star op.

Mennesket besidder tre vigtige redskaber: intellektet, sindet og sanserne. Nar disse tre
arbejder harmonisk sammen, sa lever man enten helt opslugt af den materielle verden,
eller man lever i Frihed i den atmiske Visdom. Krishna forudsa, at Arjuna ville gnske at
finde ud af, hvad der ville ske, nar disse redskaber arbejdede sammen pa forskellig vis.
Derfor forklarede Han det for Arjuna. Han sagde, "Arjuna. Nar sindet samarbejder med
sanserne, rives du med af den strogm, der kaldes Samsara. Nar sindet derimod
underordner sig intellektet, opnar du atmisk Visdom. Den ene vej fgrer til Samsara-
praapthi, og den anden fagrer til Atma-praapthi. Det skal veere intellektet, der treeffer

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

beslutningerne. Derefter skal sindet fgre beslutningerne ud i livet. Det er den korrekte
fremgangsmade."

Du er ngdt til fuldsteendigt at tilintetggre Indriya‘erne, sanserne. Det er
Sthithaprajna‘ens adelsmaerke. Sa nar alle andre sover, er Sthithaprajna'en lysvagen, og
nar alle andre er vagne, sover Sthithaprajna'en. Dette betyder i bogstavelig forstand, at
det, der er nat for den ene, er dag for den anden. Men det er absurd. Det ville betyde, at
en Sthithaprajna er en person, der sover om dagen, og som er vagen om natten.

Udsagnet har imidlertid en langt dybere mening. Almindelige mennesker retter deres
opmeaerksomhed mod sansemeessige forhold. Sanserne er et produkt af denne verden. At
veaere vagen betyder derfor for almindelig mennesker at veere optaget af verdslige
forhold. Den slags forhold bekymrer Sthithaprajna‘’en sig imidlertid ikke om, og man kan
derfor sige, at han sover. Hvad betyder sgvn? Sgvn er den lykke, der opstar, fordi
sanserne er uvirksomme. Og nar man er vagen? Ja, sa giver man efter for sanserne.
Man teekkes dem. Nar almindelige mennesker derfor forfglger sanser og deres begeer,
sd sover Sthithaprajna‘'en. Man kan ogsa udtrykke det pa en anden made. Nar du
glemmer Atma-sthithi, opsluges du af Deha-sthithi. Du falder fra den atmiske
Bevidsthedstilstand og havner i kropsbevidsthedstilstanden.

Det er det, der sker for almindelige mennesker. De sover i den atmiske
Bevidsthedstilstand, og nar de vagner, er de i Deha-sthithi. For Sthithaprajna’en
forholder det sig anderledes. Han sover i kropsbevidsthedstilstanden, men han er vagen
i den atmiske Bevidsthedstilstand. Han vil end ikke ved en fejltagelse vagne op i
sansernes verden, der jo er den verden, i hvilken almindelige mennesker er mest
arvagne og bevidste. Det er den dybere mening i dette udsagn, og den er ganske
forskellig fra den bogstavelige mening, der jo klassificerer tyve, veegtere og andre som
Sthithaprajna'er, fordi de er vAgne om natten og sover om dagen. Det er udelukkende
dem, der har fjernet begeerenes spor, og som nu blot er blevet redskaber, der kan opna
Santhi. Krishna afslutter Sin beskrivelse af Sthithaprajna tilstanden med at redeggre for
vigtigheden af 'Kaama Naa Thyaga’', for vigtigheden af at forsage alle begeer.

Madhava underviste | Sankhya Yoga i Githa'ens andet kapitel. Hans Undervisning
hjeelper alle, der ude pa livets slagmark er overmandet af bekymring og sorg. De er
desorienterede, fordi de fogler keerlighed til noget, men samtidig er de fulde af forvirring,
og de aner ikke, hvad de skal gagre, hvilken vej de skal fglge. De gvrige kapitler kan
betragtes som kommentarer til dette kapitel. "Arjuna! Forbered dig pa at gere dig fri af
sindet, pa at blive forenet med dit eget Selv. Traek sindet tilbage fra de fem elementers
kvaliteter: fra Sabda, Sparsa, Rupa, Rasa og Gandha. Da bliver du Sthithaprajna,” sagde
Krishna. | dette kapitel (i Sloka elleve til tredive) har Krishna i let forstaelige vendinger
gjort rede for begrebet Atma-thathwa.

Derefter fra Sloka 39 til 75 redegjorde Krishna for Dharma Karma. Han forklarede den
Dharma Karma, der er ngdvendig for at nd Gud. Denne forstaelse er baseret pa Karma
Yoga, der igen er en del af den allerede ordinerede Samatha-buddhi.

Top
Kapitel 6: Karma og Dharma

I 17 vers fra vers 56 til og med vers 72 i det andet kapitel beskrev Krishna
Sthithaprajna‘ens kendetegn og denne tilstands fortreeffeligheder. Han talte om
vigtigheden af Karma efter at have sagt, at det var Ham, der som middel til opnaelse af

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Frelse havde foreskrevet Jnana-yoga for tilheengere af Sankhya og Karma-yoga for
Yogi'er.

Alle er ngdt til at bgje sig for naturens krav og udgve Karma. Det er uundgaeligt. derfor
sagde Krishna, "Udgv Karthavya-karma, der er den Karma, der er din simple pligt. Det
er bedre at udgve Karma, end det er ikke at gagre det. Hvis du afstar fra at udgve
Karma, bliver det sveert at leve - nej, det bliver umuligt.

Yajna er betegnelsen for den form for Karma, hvis frugter ikke binder. Alle andre former
skaber bindinger. Arjuna, du skal derfor ggre dig fri af alle tilknytninger og udfagre
enhver handling, som var den en Yajna, som var den en offerhandling til Herren."
Krishna forklarede Arjuna, hvad der er kilderne til Karma. Han fortalte om de rgdder,
hvor tilskyndelsen til Karma spirer og gror. Krishna forklarede det sa klart, at Arjuna
blev dybt bevaeget og forvandlet. "Veda'erne udstralede fra Gud. Karma kom fra
Veda'erne. Yajna er et resultat af Karma, og Yajna resulterede i regn. Denne regn
frembragte fgde. Fra fgden opstod alle levende veaesener. Det er denne cyklus, du er
ngdt til at acceptere og eere.

Arjuna, teenk lige over, at Jeg ikke har behov for at udgve nogen form for Karma. Nej,
ikke nogen steder i nogen af de tre verdener. Der er intet, der tvinger Mig til det, men
alligevel udgver Jeg uophgrligt Karma. Teenk over det. Dersom Jeg undlod at udgve
Karma, ville verden ophgre med at eksistere. Stol fuldt og fast pa Atma, overgiv
derefter alle dine handlinger til Mig og keemp uden at leenges efter frugten samt uden
nogen form for selviskhed og stolthed," sagde Krishna.

Hvis skabelsens hjul skal rotere stgt og roligt, sa er alle ngdt til at fortsaette med at
udgve Karma. Uanset hvem du er, sa kan du ikke komme uden om denne forpligtelse.
Selv den, der har opnaet den hgjeste form for Jnana, er ngdt til at fglge denne regel.
Det er ogsa Karma at spise, at drikke og at treekke vejret. Er der nogen, der kan leve
uden disse aktiviteter?

Du har gavn af denne verden og samfundet, og derfor har du pligt til at bruge noget af
dine kraefter pa dem. Denne Brahmaanda, denne Viswa, er i virkeligheden en stor
virksomhed, og ethvert menneske er en del af denne organisation. Hvert eneste
medlem har faet tildelt en opgave, der stemmer overens med vedkommendes natur, og
hvert medlem er ngdt til at opna fuldbyrdelse ved at udfare sin bestemte opgave.
Uanset hvilket arbejde, man har faet tildelt, sa skal man udfgre det som en offergave til
Gud. Der er intet i Universet, der ikke er med i1 dette store, feelles arbejde. Dersom for
eksempel planter og insekter, sten og stubbe, bleest og regn samt varme og kulde ikke
‘arbejder’ efter planen, sa kan verden ikke besta. Solen og Manen falger deres rutiner,
og bleesten og ilden er ngdt til at udfgre deres pligter uden tgven. Dersom Jorden og
Solen neegtede at udfgre de opgaver, de er blevet palagt, hvad ville der da ske med
denne verden? Der er derfor ingen, der lever i en krop uden at udgve Karma. Livets hjul
vil kun beveaege sig hurtigt og jeevnt fremadskridende, nar alle uden at svigte
omhyggeligt udfgrer deres opgaver.

Det kan veere, det undrer dig at hgre, at Jnani'er stadig skal udgve Karma. Denne
oplysning bekymrer mange andre end dig. Ser du, menneskene sgger normalt at leve op
til de idealer, der kommer til udtryk i den adfaerd, hgjere udviklede mennesker viser.
Deres handlinger danner grundlaget for alle andres Dharma. Dersom nu Jnani'er blot
sad med haenderne i skagdet, hvordan skulle sa almindelige dgdelige kunne opna Frelse?
De ville da ikke have nogen vejledere, og de ville ga til grunde ved at fglge de
sansemeaessige glaeders let tilgeengelige veje. De vise har pligt til at styrke og naere den
rette adfeerd samt praktisere denne adfeerd, sa andre mennesker fgler sig tiltrukket af

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

deres eksempel, fordi de haber at kunne blive lige sa tilfredse og lykkelige. Den vise er
ngdt til at veere aktiv og vise et godt eksempel for at andre kan fgle sig tilskyndet til at
folge deres eksempel.

"Arjuna! Prgv engang at teenke over fglgende forhold. Hvad er din temperatur lige nu?
Den er nok omkring 37 grader Celsius. Hvorfor har kroppen denne temperatur? Det har
den, fordi Solen, der befinder sig langt borte, udholder en temperatur, der er mange
millioner gange varmere end den temperatur, din krop har. Er du enig? Dersom nu Solen
ikke leengere vil finde sig i al den varme og bliver kgligere, hvad tror du sa, der vil ske
med menneskeheden? Og hvad vil der ske, hvis jeg undlader at udgve Karma, denne
omfattende Viswa Karma, der sker overalt i Universet? Teenk, hvad der ville ske. Det er
derfor, jeg udgver Karma. Husk det! Jeg far imidlertid ikke noget ud af det. Jeg opnar
ikke noget ved det.

Naesten alle i hele verden er bundet af Karma-loven, men menneskene lever i sa stor
uvidenhed, at de ikke kender deres eget moralske og intellektuelle stade. De er
uvidende om Karma's hemmeligheder. Det er derfor udelukkende de hgjtudvikledes
eksempel, der kan inspirere og frelse dem. Jnani'en er derfor ngdt til at veere aktiv. Han
er ngdt til at fjerne almindelige menneskers dorskhed og selvbedrag. Derfor er alle ngdt
til ganske ngje at overholde reglen om at udgve Karma."

Bliver en flyvemaskine oppe i luften? Vil den ikke have noget at ggre med jorden neden
under sig? De, der har gjort sig fortjent til at komme til at flyve med den, kan ikke selv
flyve op til den og stige om bord. For at lade dem komme om bord, er den derfor ngdt til
at lande der, hvor de efter forudgaende aftale er forsamlede, og derefter flyve hgjt op i
luften med dem. Pa tilsvarende vis kommer Jnani'en, der ikke har noget behov for at
udeve Karma, ned i Karma's omrade for at hjelp dem, der ellers ikke pa rette made
ville udnytte deres evner. Selv bergmtheder som for eksempel Janaka udgvede Dharma
Karma med det formal. Aswapathi gjorde det samme for at frelse de gvrige fra
lediggang eller synd.

| forbindelse med et andet af Arjuna's spagrgsmal sagde Krishna, "Kama er roden til alt
ondt." Krishna redegjorde for Kama's veesen, for arsagen til Kama, og Han fortalte,
hvordan man bliver kureret for denne Kama. "Den, der er treelbundet af Deha-atma
Buddhi (det vil sige den falske forestilling, at han blot er denne krop og intet andet),
kan aldrig gegre sig hab om at overvinde Kama. Du er ngdt til at fremelske Brahma-atma
Buddhi (den Bevidsthed, at du udelukkende er Brahma og intet mindre) for at sikre dig
sejren. Du skal ofre alle dine handlinger til Gud. Du skal opleve hele Universet som
veerende Vishnu's Form, den universelt Transcendente."

| dette kapitel er tre vigtige emner blevet afklaret. For det fgrste er alle ngdt til at
udgve Karma, thi sker det ikke, vil verden ophgre med at eksistere. For det andet er
den Karma, der udgves af hgjtudviklede, et eksempel til efterfglgelse for alle andre. For
det tredje er neesten alle i denne verden forpligtede til at udgve Karma.

Det var Krishna's Nade, der satte Arjuna i stand til at forsta denne leere. Det var dog
ikke nok, og derfor forklarede Krishna tillige, at Jnana er frugten af og det endelige mal
for Karma. Jnana er den skat, mennesket far som resultat af sine bestraebelser for at
opna sindets renhed og for at vinde Guds Nade. Jnana medfgrer ikke blot Ananda, men
Jnana er selveste kilden til denne Ananda. Derfor indviede Krishna Arjuna i
Jnanamarga, i vejen til Jnana.

Dette emne bliver behandlet helt frem til femte kapitel. Jnanayoga straler som en
kostbar juvel blandt Bhagavad Githa Sastra'ens discipliner. Krishna erkleerede, "Nahi

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Jnanena Sadrisam Pavithramiha Vidyathe (der er intet sa helligt som Jnana) [Bhagavad
Githa 4:38]." Selv senere siger Krishna i det syvende kapitel, "Jnani Thwathmaiva Me
Matham (Jeg betragter Jnani‘en som Mig Selv) [Bhagavad Githa 7:18]." | mange andre
sammenhange i Githa'en er Jnanayoga blevet lovprist for dens fortraeffelighed.

Det er grunden til, at Jnanayoga anses for at veere den mest frugtbare af alle andelige
Sadhana'er. Alle Sastra'er opnar ene og alene deres fuldbyrdelse i Jnana. Dhyanam er
blot kontemplation pa Jnanaswarupa, der er dit sande Veaesen. Alt og alle er i dig, og du
er i alt og alle. Du er ngdt til ved hjselp af analyse, intellektuel udforskning og
anvendelse af skelneevnen at lade denne overbevisning blive fast forankret i din
bevidsthed. | bevidstheden er du ngdt til at isolere og afvise indtrykkene fra sanserne,
sindet og intelligensen og sa videre. De har intet at gare med Atma, som er dit sande
Jeg. Atma er hinsides enhver form for pavirkning fra den objektive eller den subjektive
verden. Selv om sanserne, sindet, intelligensen og sa videre skulle veere uvirksomme,
sd er Atma ikke bergrt af denne uvirksomhed! Hemmeligheden ved Jnana bestar i at
lzere Atma at kende som dette Noget, der er hinsides enhver form for pavirkning og
tilknytning.

Hver eneste af dine handlinger skal udfgres pa baggrund af denne Jnana. Den atmiske
Bevidsthed vil vejlede dig bade i den ydre og den indre verden, det vil sige bade pa
Pravritti Marga og Nivritti Marga. Den vil ikke virke heemmende pa dine handlinger, men
fylde dem med formal og mening. Den vil styrke tro og moral. Den vil fare
menneskeheden til Frelsens Himmerige langs den vej, der udggres af Nishkaama
Karma, langs den vej der indebaerer, at man giver afkald pa frugten af handlingen og
ikke selve handlingen.

Jnana er den direkte vej til opnaelse af Frelse. Det er derfor, det siges, at den er
enestaende hellig. Naturligvis er uvidenhed derfor uden nogen tvivl det mest
foragtelige. Krishna sagde, "Se det Universelle i det individuelle, og se det individuelle i
det Universelle. Det er essensen af Jnana. Alle disse Kshethra'er kender udelukkende
en eneste Kshethrajna. Og hvad er det? Det er Atma. Det vil sige, det er dit eget Selv.
Det er Dig. Laer denne Atma at kende, og du bliver Jnani. S& erkend, at Atma er
Paramatma. Det er Vijnana." Krishna, der er Alvidende, begyndte at undervise Arjuna i
denne Yoga for at fjerne al tvivl fra hans sind.

"Arjuna! Jeg indviede Surya i denne hellige Jnanayoga. Derefter gik denne leerdom i arv
fra den ene generation til den neaeste, til Manu og Ikshvaku og fra dem til Rajarishi‘erne.
Derefter gik denne Yoga i forfald og til grunde. Denne evige Yoga skulle genindfgres i
denne verden, og derfor var Jeg ngdt til at komme."

Du har sikkert bemeerket den logiske brist i at sige, at den er evig, og samtidig sige, at
den er gaet til grunde! Det er naturligvis ikke en uigennemtaenkt udtalelse. Det, der
siges at veere uforgeengeligt, omtales her, som om det er blevet tilintetgjort. Der er to
grunde til, at denne Yoga kaldes Avyaya, altsa uforgaengelig. Dels kommer den fra
Veda'erne, der er uforgeengelige, og dels fgrer den til Moksha, der ligeledes er evig.
Som tiden gik, blev denne Yoga glemt, dels fordi den ikke lsengere blev anvendt, dels
fordi den blev ringeagtet. Det vil sige, at den forsvandt, den gik i glemmebogen, den
forfaldt. Det er det, der er meningen med dette udsagn og intet andet. Den bliver derfor
aktiveret og levendegjort, men den bliver ikke 'frembragt’' pa ny. At den gik til grunde,
betyder her, at den ikke leengere blev anvendt. Det er saledes, du skal forsta denne
udtalelse, thi Gud vil aldrig nogen sinde skabe noget, der vil ga til grunde.

Omtalen af Surya fortjener ligeledes nogle kommentarer. Befolkningen her i Bharath har
et meget neert forhold til Solguden. Fra tidernes morgen har Bharath's helte,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Kshathriya'erne, veeret taet knyttet til Surya. Selv almindelige maend og kvinder anser
Surya for at veere sa hellig, at Surya har opnaet status som den store Guru. Der er ingen
anden i Indiens hellige skrifter og legender, der har opnadet samme hasder og aere.
Surya's status er ganske enestaende. For hele verden er Solen den synlige
manifestation af Gud, og Solen er tillige tidens grundlag. | Sastra’'erne erkleeres det, at
Surya er far til tiden (Kala). Solen afgraenser og regulerer det antal ar, hvert eneste
vaesen lever. Hver eneste dag afkorter Solen den tilmalte livsleengde. Derfor er Solen
den gverste dommer, og den fastlaeegger menneskets skaebne. Hvad enten man vil det
eller ej, sa foregar alle handlinger under protektion af Ham, og de er tilegnet Ham.

Laeg forst og fremmest maerke til alt det, Solen ggr for denne verden. Det er noget, vi
alle kan opleve hver eneste dag. Det er noget, vi alle kan se. Solen er kilden til alt liv pa
denne planet, savel dyreliv som planteliv. Uden Solens straler ville denne planet veere
en livlgs grken. Han lgfter vandet fra have og sger op i luften, danner skyer og lader det
regne pa afgrgderne fra disse skyer. Han er den evige Dharmadevatha, der lader sit lys
skinne ligeligt pa alt og alle.

Surya er den store Thyagi, der udgver den hgjeste form for forsagelse. Han er en stor
Yogi, der ikke skaenker egen herlighed eller hvile nogen tanke. Han ggr sin pligt uden at
teenke pa nogen belgnning. Han er ydmyg, og han arbejder stgt og roligt. Ingen anden
kan tjene verden, som han ggr. Ingen anden kan skeenke den lykke, han skaenker, men
han er fri for enhver form for stolthed. Han bevaeger sig af sted uden at bekymre sig om
resultaterne af den livgivende tjeneste, han udgver.

Taenk over, hvilken talmodighed Solen udviser ved at affinde sig med denne voldsomme
varme, og at den ggr det for menneskenes og denne verdens skyld. Det er Solen, der
sgrger for, at menneskets legeme har det godt og varmt. Det er Solens energi, der
fylder den materielle krop med energi og intelligens. Dersom Solen et gjeblik var
uopmeerksom, ville denne verden braende op. Han plejer og neerer verden. Han ser dette
som sin opgave, sit formal, og han anser det ikke for at veere en tjeneste.

Din sjeelsstyrke kan fgrst komme til udtryk, nar du udgver den Karma, der udtrykker dit
indre vaesen. Dersom den Karma, du patager dig, er en pligt, sa vil du finde det sveert at
udholde problemer og treengsler. Den form for pataget Karma kaldes A-sahaja Karma,
og den Karma, der udtrykker det sande Selv, kaldes Sahaja Karma. Det er let at udfgre
Sahaja Karma. Asahaja Karma medfgrer indbildskhed, eller fglelsen af, at det er mig,
der udgver disse handlinger. Derfor fgrer den til udmattelse eller opstemthed, til
veemmelse eller stolthed.

Taenk over, at folk ikke spgrger til dit helbred, nar du er sund og rask. Nar du derimod
er syg eller nedtrykt, vil alle og enhver spgrge om, hvad der er galt, og de vil
bombardere dig med bekymrede spagrgsmal. Hvorfor nu al denne a&ngstelse? Dybest set
er mennesket fuld af lykke og sundhed. Fryd og gleede er hans inderste vaesen. Det er
hans Sahajaswabhava. Derfor er der ingen, der undrer eller bekymrer sig, nar han er
sund og glad. Angstelse og sorg er derimod fremmedelementer, og de skyldes, at hans
veesen er blevet overskygget af selvbedrag. Det er grunden til, at andre bekymrer sig og
sgger at finde arsagen til, at han blev sa overskygget af selvbedrag.

Solen laerer os, at nar man hviler i sig selv, sa vil der ikke veere nogen udmattelse eller
opstemthed, nogen veemmelse eller stolthed. Det arbejde, Surya udfgrer, er ikke noget,
han er blevet palagt udefra, og som han er tvunget til. Det er derfor, at Han kan udfare
dette arbejde helt ubesveeret og regelmaessigt. Han formaner ligeledes menneskene til
at bruge den tid, han skaber og tildeler, pa en frugtbar made. De bgr ikke blot leve
behageligt og trygt, men leve et ophgjet og ansteendigt liv i harmoni med

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

menneskehedens hgje mal. Nu kan du sikkert bedre forsta, hvorfor Herren farst
indviede Surya i Githa'en. Han er en stor Karmayogi. Han er den store Nishkaama
Karma Yogqi.

Krishna skaenker nu denne uforgaengelige Githa Sastra til Arjuna, der repraesenterer
menneskeheden pa skillevejen. Krishna udvalgte Arjuna, fordi denne havde alle de
ovennavnte aedle egenskaber. Er du enig? Teenk et gjeblik over det. Krishna ville ikke
have udvalgt Arjuna til at modtage Githa'en, dersom Arjuna ikke havde veeret i
besiddelse af disse dyder og denne straleglans. Herren giver kun gaver til dem, der har
gjort sig fortjent til dem. Arjuna havde de forudseetninger, der var ngdvendige for at
modtage denne leerdom, og derfor blev han udvalgt.

Top

Kapitel 7: Hvorfor inkarnerer Gud?

"Nar den foreskrevne Dharma sygner hen, inkarnerer Jeg som Naraakaara fra
tilstanden af Niraakaara for at genoplive og beskytte Dharma og for at fjerne den frygt,
de gode matte have," sagde Krishna. Denne udtalelse kan skabe en vis tvivl. Du fristes
maske til at spgrge, om ikke almindelige mennesker deraf vil udlede, at Dharma er
tilbgjelig til at ga i forfald og oplgsning? Vil de ikke fordemme Dharma og haevde, at
Dharma hverken er Nithya eller Sathya?

Udmeerket, men du forstar farst vigtigheden af at beskytte Dharma, nar du teenker over,
hvad der er dens formal, og hvor den kommer fra. Gud skabte denne Jagath ud fra egen
Tilskyndelse, og Han fastlagde bestemte regler, der skal sikre verdens opretholdelse og
uhindrede udfoldelse. Der var fastlagt regler for den rette adfeerd for alle veesener.
Dharma er disse regler.

Ordet Dharma stammer fra rodordet 'Dhr', der betyder 'at have pa'. Dharma er altsa det,
man ifgrer sig. Desa'en, Guds Deha, er beskyttet af den Dharma, den har ifgrt sig.
Denne Dharma medfarer tillige skenhed og gleede. Den er Pithambara, Bharath's hellige
kleedning. Den beskytter savel aere som veaerdighed. Den er et vaern mod kulde, og den
gar livet veerd at leve. Dharma sikrer dette lands selvrespekt. Ganske som klseder
opretholder en persons veerdighed, saledes er et folks Dharma udtryk for dets
veerdighed.

Ikke blot dette land, men alt og alle i hele verden har sin egen bestemte Dharma, sin
specielle pligt og egenart. Enhver har sin seerli ge kleededragt! Dharma styrer gruppen
og det enkelte individ. Lad os eksempelvis se pa de fem elementer, der udgar
Prapancha. Her er vandets Dharma beveaegelse og kglighed. Det er ildens Dharma at
breende og lyse. Hvert af de fem elementer har sin egen saerlige form for Dharma.
Menneskenes menneskelighed og dyrenes dyriskhed beskytter dem mod at ga i forfald.
Hvordan kan man kalde noget ild, hvis ikke det magter at breende og lyse? Det ma
nedvendigvis udtrykke denne Dharma for at veere sig selv. Nar det mister den, bliver
den blot et udbraendt stykke traekul.

Helt tilsvarende besidder mennesket nogle naturlige egenskaber, der som andedreettet
er grundlaget for hans liv. De kaldes tillige Sak thi‘er, evner. Et menneske er kun
menneske, sa laeenge han besidder disse evner. Hvis han mister dem, er han ikke
laengere et menneske. For at bevare og neere disse evner og kvaliteter er der fastlagt
bestemte former for adfeerd og tankevirksomhed. Dharma vil ikke ga i forfald, dersom
disse (Aachaara'er og Vichaara'er) bliver praktiseret. Dharma importeres ikke et eller

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

andet sted udefra, og den kan heller ikke fjernes. Den er din egen sande Virkelighed.
Den er det, der ger dig til noget enestaende. Det er Dharma, der forvandler dyret til
menneske. Hvordan efterlever du Dharma? Det ggr du ved at veere dig ‘selv'. Dersom
nogen eller noget ikke efterlever sin Dharma, men derimod opfgrer sig efter
forgodtbefindende, s& udaver den eller det i stedet Adharma.

Tidens tand overvandt menneskets Sahajadharma, og der blev feerre, der stgttede,
opmuntrede og gleedede sig over denne Dharma. Sa i overensstemmelse med almindelig
sprogbrug sagde man derfor, at den gik til grunde, skgnt den er Uforgesengelig. Det
svarer blot til, at ukrudtet overvinder afgrgden. Udtrykket 'at genindfgre Dharma' svarer
derfor blot til at fjerne ukrudtet fra marken. | denne Kali Yuga, denne ’'jernalder’, er
Dharma blevet noget, man blot taler om. Dharma er imidlertid noget andet end det at
veere god til at beleegge sin ord. Det skal du veere helt klar over. Dine ord skal udtrykke
Sandheden, og dine handlinger skal veere i overensstemmelse med Dharma [Sathyam
Vada; Dharmam Chara].

I Upanishad'erne, der er den indiske kulturs skatkiste, forkyndes det med stor styrke:
Sathyam Vada, Dharmam Chara! Denne bergmmelige leere er gaet i glemmebogen, ja
der er i virkeligheden vendt op og ned pa den. Nu siger man i stedet: Dharmam Vada.
Man siger alts3, tal om Dharma. Det er faldet fra handling til ord. Det er det farste skridt
pa vejen til Dharma's forfald. Man tror, at ord kan erstatte handling. Det er i sandhed
Adharma.

Det, der ikke praktiseres, besidder ikke nogen styrke. En krokodilles styrke afhaenger
af, om den befinder sig ude i vandet, og Dharma'’s styrke afhaenger af, om den bliver
praktiseret. Dharma mister sin styrke, nar den ikke laengere bliver praktiseret, men i
stedet bliver kastet op pa de tgrre ords strandbred. Sathya er knyttet til det talte ord,
og Sathya styrkes, nar man i sin tale praktiserer Sathya. Det er vanskeligt at praktisere
Sathya i handling. Styrke har her to forskellige betydninger: dyrisk styrke og dharmisk
styrke. Bhima besad fysisk styrke, men denne styrke blev forvand let til dharmisk
styrke, fordi han var sammen med sin aeldre broder, Dharmaja. Pandava'erne blev
reddet, fordi de holdt fast ved den dharmiske styrke. Dersom de ikke havde haft denne
styrke, ville de med det samme have lidt nederlag. Pandava'erne ville uanset deres
ressourcer have veeret et let bytte for deres fjend er, dersom de ikke havde haft
Dharmaja. Teenk over det. Hvorfor blev Kaurava'erne tilintetgjort, til trods for at de
havde langt flere og bedre ressourcer? De besad ikke nogen dharmisk styrke. De kunne
udelukkende stgtte sig til dyrisk styrke. Den dag Dharmaja og Bhima, der besad
dharmisk styrke, tog ophold i skovene, dukkede Adharma op i Kaurava'ernes land.

Dharma, der er blevet drevet i eksil i skovene, ma derfor ngdven digvis genindfares i
byerne og landsbyerne for at sikre verdens velstand, velfeerd og fred. Verden er ngdt til
at gagre sig fri af Adharma og begive sig ind i den dharmiske tidsalder. Man er ngdt til
yde en seerlig indsats for at dyrke en afgregde, hvorimod ukrudt og tidsler gror af sig
selv. Den veerdifulde afgrgde Sahajadharma er man ngdt til at dyrke med den stgrste
omhu og opmeerksomhed. Adharma forsvinder af sig selv, nar man begynde at
praktisere Dharma. Der er ingen grund til at yde nogen seerlig indsats for at fjerne den.
Dharmasthaapana betyder derfor i denne forbindelse, at flere og flere praktiserer
Dharma.

Hvad betyder det, nar man siger, "Solen er gaet ned?" Det betyd er blot, at vi ikke
lzengere kan se Solen. Det forholder sig pd samme made med Dharma. Man kan heller
ikke her heevde, at den ikke eksisterer, blot fordi man ikke leengere kan fa gje pa den.
Hvordan skulle den kunne ophgre med at eksistere? Dersom den gar det, sa kan den
iIkke veere Sandhed eller Dharma. Dharma er Uforgsengelig, fordi den er knyttet til

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Sandheden. Den sande Dharmasthaapana bestar i endnu engang at synliggere den
Dharma, der har veeret skjult. Det er preecis det, Krishna ggar.

Krishna benytter Arjuna som redskab. Han bringer Dharma, der omfatter leveregler
vedrgrende adfeerd og tankevirksomhed, frem i lyset. Denne Dharma har veeret
foreskrevet siden tidernes mor gen, og Han indskeaerper os igen at efterleve Dharma.
Det er det, der kaldes Dharmoddhaarana. Han genopliver noget, der var forsvun det.
Almindelige mennesker kan ikke lgse denne opgave, og derfor er det Universelle
Grundlag, den Universelle Herre, Selv ngdt til at patage Sig denne opgave. Det er
udelukkende Ham, der er Sarvasaktha. Han underviser hele verden gennem Arjuna.

Dersom Arjuna havde veeret som alle andre, kunne han ikke veere blevet modtager og
formidler af denne ophgjede lserdom. Du er derfor ngdt til at drage den slutning, at
Arjuna var et hgjtudviklet menneske. Han er en helt. Han har ikke blot overvundet
fienderne pa det ydre plan, men ogsa fjenderne pa det indre plan. Svage sjeele er ude af
stand til at forsta og praktisere Githa'en. Det er ud fra denne fuldkomne viden og med
dette ophgjede formal, at Krishna udvalgte Arjuna som Sit Redskab og fyldte Ham med
Sin Nade.

Engang, da Krishna talte fortroligt med Arjuna, sagde Han, "Arjuna, du er Min bedste
Bhaktha, men du er tillige Min keereste ven. Du er den ven, Jeg holder allermest af. Det
er grunden til, at Jeg har leert dig denne hgjeste, hemmelige laere (Bemaerk her
Krishna's overveeldende Nade)."

Teenk over, hvad Krishna sagde. Der er mange i denne verden, der blot efter eget
udsagn er Bhaktha'er, men Gud har ikke anerkendt dem som veerende Bhaktha'er. Det
er en stor lykke at modtage denne titel fra Gud Selv. Det er den hgjeste form for
anerkendelse. En Bhaktha skal vaere i stand til at fA Guds Hjerte til at smelte og
modtage denne anerkendelse vedrgrende Bhakthi fra Gud. Det medfgrer kun en
ubetydelig gleede, dersom man selv tildeler sig denne titel. Det medfgrer blot
Alpathrupthi og ikke Atmathrupthi, der er den sande Fryd og Glaede. Arjuna var det
eneste menneske, der modtog denne titel fra selveste Gud. Du kan nu forsta, at Arjuna
besad hjertets renhed og havde gjort sig fortjent til det. Du kan finde pa hundrede ting
at sige om dig selv. Du kan pasta dette eller hint, men du er ngdt til at have Herrens
Anerkendelse. Uden denne Anerkendelse er al din tale kun intetsigende praleri. Du
opnar Bhakthi ved ubetinget lydighed, men dette er ikke i sig selv nok. Krishna
benyttede derfor tillige ordet Mithra (ven). En ven har ingen frygt, og det ggr ham til en
endnu mere velegnet modtager.

Lad os nu fortseette, hvor vi slap, og igen lytte til Githa'en. Arjuna blev fuld af tvivl, da
han hgrte, hvad Krishna sagde. Han blev oprevet. Det var ikke kun Arjuna, der var fuld
af tvivl. | vore dage plages alle af tvivl. Nar det drejer sig om komplekse, andelige
forhold samt viden om det Guddommelige, forholder det sig desuden séaledes, at der
findes to forskellige fortolkningsmuligheder: den umiddelbare forstaelse og den indre,
dybere forstaelse. Almindelige mennesker godtager den umiddelbart tilgeengelige
mening, hvorimod de, der har nogen erfaring i forholdet til Gud, sgger at finde frem til
den indre, dybere mening.

Denne tvivl er plagsom som en sten i skoen, en torn i foden, sand i gjnene og ufred i
hjemmet. Nar nu Arjuna, der jo repraesenterer hele menneskeheden, plages af den form
for tvivl, s& betyder det, at denne tvivl er alment menneskelige. Det er ene og alene
Madhava, der er heaevet over menneskeheden, der er i stand til at fjerne denne tvivl. Det
er derfor, Krishna star ved hans side rede til at udrydde enhver form for tvivl og fylde
hans hjerte med fryd og gleede.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Hvad er nu helt preecis denne tvivl? Krishna var fadt mod slutningen af Dwaparayuga,
0og Surya og Manu tilhgrer fortiden. Hvordan kunne disse to da have mgdt Krishna? Det
kan ikke have veeret et mgde pa det fysiske plan, for mange generationer skilte dem og
Krishna. Krishna lever samtidig med Arjuna. Hvordan havde Krishna indviet Surya i
denne Yoga? Det er i sig selv et tegn pa et svagt udviklet intellekt at sidde og lytte til
usandsynlige beretninger uden at reagere. Arjuna blev mere og mere urolig. Krishna,
der er til stede i alt og alle, lagde maerke til det. Idet Han smilede opmuntrende til
Arjuna, sagde Han, "Jeg kan se, at du er urolig. Hvad er grunden? Fortael mig det.”

Arjuna var glad for denne mulighed. Han bad med foldede haender til Krishna og sagde,
"Madhava! Jeg forstar ikke, hvad Du siger. Dine Ord forvirrer mig sa meget, at jeg
mister noget af den tillid, jeg har til Dig. Undskyld mig, men jeg beder Dig fjerne den
tvivl, jeg har. Jeg kan ikke holde det ud lsengere.”

Gopala blev glad, og Han spurgte Arjuna, hvad det var for en tvivl. Arjuna svarede, "Du
sagde, at Surya og Manu blev undervist i denne Yoga. Hvor leenge siden er det, at de
levede? Og hvilken tidsalder lever Du i? Har Du undervist dem, mens Du var i denne
krop? Det kan jeg ikke tro pa, for Din Krop er blot fire eller fem ar aeldre end min. Du
kan ikke veere eldre. Hvornar har Du kunnet undervise dem, uden at jeg vidste, det
skete? Og hvad med Solen? Den er stgrre end Du er, ja, den er mange gange stgrre. Den
har eksisteret fra tidernes morgen, fra en tid vi slet ikke kan fatte. Nej, jeg tror ikke pa
det. End ikke det mest intelligente menneske kan bevise, at det er sandt. Lad det nu
ligge. Du siger maske, at det ikke foregik, mens Du havde denne Krop, at det skete i en
anden Yuga, at du havde en anden Krop i en anden Yuga. Det ggr det imidlertid blot
endnu mere besynderligt. Hvordan kan nogen overhovedet huske, hvad der skete i et
tidligere liv? Hvis Du pastar, at det er muligt at huske den slags, s& ma det jo ogsa
geelde for mig, ikke sandt? Sastra'erne erkleerer, at det udelukkende er nogle fa
guddommelige Veesener, der er i stand til at huske den slags, og at almindelige
dadelige ikke er i stand til det. Udmeerket, jeg kan maske acceptere, at Du er
Guddommelig, men jeg ma ngdvendigvis ogsa acceptere, at Surya, Solen, er
Guddommelig. Hvordan kan to guddommelige Veesener med samme status undervise
hinanden og leere noget af hinanden? Nar nu Du underviser, og Han leerer, sa bliver han
Din discipel, ikke sandt? Du ma derfor anses for at rangere hgjere end Surya. Lad os
antage, at det er sddant. Jeg accepterer, at Du er Herren, at Du er Gud Selv, men det
skaber flere problemer for mig, for hvorfor skulle Gud veere bundet af fgdsel, dgd og
aktivitet? Nar du ikleeder Dig denne menneskelige Form, der er 160 centimeter hgj, er
det sa ikke et udtryk for en begraensning af det Ubegraensede? Hvorfor skulle Gud, der
er Uendelig, Ubegraenset og Universel, inkarnere som en begreenset individualitet?
Uanset hvordan jeg end reesonnerer, sa kan jeg ikke ggre mig fri af denne tvivl. Dine
Ord er udelukkende meningsfulde for Dig. De siger ikke mig noget. Jeg er forvirret.
Hjeelp mig! Giv mig et overbevisende svar."

Krishna lo indvendigt, da Han nu kunne se, at det rette tidspunkt var kommet. Han
sagde, "Arjuna! Hvad mener folk helt preecis, nar de siger, at Solen er staet op, eller
Solen er gaet ned? De udtaler sig i forhold til det, de kan se. Det er det hele, ikke
sandt? Men Solen stéar ikke op, og den gar ikke ned. Det samme geelder Mig. Jeg fades
iIkke, og Jeg dar ikke. Mennesker med almindelig fatteevne mener, at Jeg fgdes mange
gange, og at jeg udfgrer mange handlinger i hvert eneste liv. Hver eneste gang, verden
har behov for at blive haevet til et hgjere plan, manifesterer Jeg Mig og ikleeder Mig et
Navn og en Form. Det er det hele, og Jeg er derfor fuldt vidende om alle Mine
Manifestationer, om alle de mader, Jeg giver Mig til kende pa. Jeg er Almaegtig. Jeg er
Sarvajna, men det er ikke kun Mig, der er Alvidende. Det er du ogsa, men din
Jnanasakthi er blevet overskygget af Ajnana. Jeg er selveste Jnana, og derfor ved Jeg
alt. Na Solen reflekteres i et spejl, sa mister den ikke sin status og sin herlighed. Den

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

meerker det ikke. Dens straleglans forbliver fuld og hel. Pa tilsvarende vis reflekteres
Jeg i Prakrithi, og det mindsker ikke Min Status og Min Herlighed. Jeg bevarer Min
Almagt og Min Sarvajna. Jeg fades ikke. Jeg er Udgdelig. Mennesker fgdes pa grund af
gode savel som darlige frugter fra tidligere liv. Du tror maske, at det samme ggar sig
geeldende for Avathar'er? Det gogr det ikke. Dit liv skyldes Karmajanma, og Mit skyldes
Lilajanma. De frommes bgnner savel som de ondes ugerninger er grunden til, at Jeg
bliver fadt!"

Top

Kapitel 8: Avathar'ens Opgaver

Krishna sagde, "Avathara Purusha'er har ikke som almindelige mennesker nogen gode
eller darlige frugter, der hidrgrer fra tidligere liv, og som de er ngdt til at hgste i dette
liv. De lader Sig fgde. Det er Deres Lila. De frommes godhed og de ondes ugudelighed
skaber grundlaget for Guds Avathar'er. Lad os benytte Avathar'en Narasimha som
eksempel. Grunden til den Inkarnation var kombinationen af Prahlada’'s godhed og
Hiranyakasipu's ugudelighed. Guds Tilsynekomst vil veekke gleede hos de fromme og
fremkalde lidelse hos de onde. Avathar'en derimod oplever hverken gleede eller sorg,
selv om Den er i den krop, Den har ikleedt Sig. Avathar'en bestar ikke af de fem
elementer. Den er Chinmaya, Andelig, ikke Mrinmaya, materiel. Den bliver aldrig vildledt
af selviskhed eller fglelsen af ‘'min’ og 'din’. Den er hinsides uvidenhedens selvbedrag.
Selv om menneskene maske tror, at Avathar'en blot er et almindeligt menneske, sa har
denne tro ingen indflydelse pa Inkarnationens Vaesen. Den er kommet for at lgse en
opgave, og Den er sikker pa, at den bliver Igst.

Lad Mig fortezelle dig, hvad den opgave bestar i. Den bestd i at beskytte Sadhu'erne, i at
straffe de onde og i at opretholde Dharma. | denne forbindelse teenker Jeg ikke pa
munke og asketer, som man normalt kalder Sadhu'er. Meningen er Sadhu-guna, der
betyder godhed, serlighed og dydighed. Dyr, ja selv insekter kan besidde disse
egenskaber. | virkeligheden er fremme af Sathwaguna den bedste made at stgtte
Sadhu'er pa. Avathar'en er Legemliggegrelsen af denne hellige Guna, og derfor fremmer
og neerer Den den, hvor den end findes. Sanyasi'er kaldes Sadhu'er, fordi de streeber
efter at fremelske denne Guna, og de skulle i en seerlig grad veere velsignet med Guds
Omsorg.

De er dog ikke de eneste Sadhu'er. Alle med fglgende egenskaber er Sadhu'er: Enhver
der fglger Sadachara, enhver der besidder Sad-seela, enhver der lever i
overensstemmelse med Sathya, alle der leenges efter Sarveswara's (Guds) Sannidhi
(Neerhed), enhver der efterlever Sad-dharma, og alle der anser Sarvajana (alle) for at
veere Samaana (ligeveerdige). Selv blandt dyr og fugle findes disse egenskaber. |
Ramayana'en blev Jatayu reddet som fglge af denne Guna. Den var grunden til, at
elefanten blev velsignet, og at aberne fik mulighed for at tjene Ham og blive velsignet
med Hans Nade. Den medfgrte tillige, at Gud velsignede egernet. Man bliver ikke Sadhu
af at ifare sig orangefarvet kjortel og ga med bedekrans og stav. Det er ikke ens sprog
eller kleeder, der er afggrende for, om man er Sadhu eller ej. Det kommer an pa
Guna'en. Alle dyr har mulighed for at fremelske godhed, sa ved at fremelske alles
godhed fremmer man derfor bedst hele verdens ve og vel.

Lad os derefter se pa afstraffelsen af de onde. Alle med fglgende egenskaber vil blive
straffede: De der overskrider de graenser, der er fastlagt for de enkelte arter, de der
forfalder til A-karma, A-nyaya og Anaachaara, og som lever treelbundet af Ahamkara, de
der har tilladt Rajoguna og Thamoguna at fa overtaget, som har slukket Sathwaguna,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

og som derfor har mistet alle spor af Daya, Dharma og Daanam."

For det tredje forklarede Krishna Arjuna, at Hans Mission tillige bestod i at stgtte og
naere Dharma. Ordet Sadhu har en anden mening, der er vigtig i denne sammenhaeng.
Den, der uanset fristelser og farer ikke viger fra sin pligt, er Sadhu. De onde nyder at
laegge hindringer i vejen for disse mennesker, og de nyder at handle stik imod
Sastra'ernes pabud. Hvordan grundfaestes da denne Dharma? Det sker ved at handle i
fuld overensstemmelse med den Dharma, Sastra‘'erne foreskriver, ved at udbrede den
herlighed og straleglans, der er en fglge af at efterleve Dharma, ved at fremelske
eerbgdighed for Veda'erne og Sastra'erne, for Guds Avathar'er og Paramapurusha'er
samt den Sadhana, der fgrer til Frelse og Lyksalighed hinsides dette liv. Det er det, man
kalder Dharma-samsthaapana [Bhagavad Githa 4:08], Dharma-rakshana eller
Dharmoddhaarana. Krishna sagde, "Hvad Jeg end foretager Mig, sa er det med dette
hgje mal for gje. Jeg ger ikke noget for Min Egen fremgang. De, der kender denne
hemmelighed, kan undslippe den cyklus, der udggres af fadsel og dgd.”

"Paroksha Jnana bestar i, at du feler, at Gud er langt veek fra dig, og du foler dig adskilt
fra Gud. Aparoksha Jnana derimod bestar i at opleve, at Gud, der er til stede overalt i
Universet, ogsa er til stede i dig i form af Atma. Mennesket lutrer sin Chiththa, dersom
han udfgrer alle handlinger i en and af opofrelse. Det er udelukkende den, der har
udviklet ren Bevidsthed, der er i stand til at erkende den guddommelige Natur, der er til
stede | Herrens Janma og Karma," sagde Krishna. Det er ikke alle, der er i stand til at
erkende, at de er Guddommelige. Ingen bgr imidlertid undga at leere Gud at kende, nar
Han kommer i en menneskelig Form. Ggr dit yderste for at udnytte hver eneste chance.
Der bor ikke veere nogen forsgmmelse fra din side.

Det understreges i den tiende Sloka i dette kapitel, hvor Adhikari‘'ens kendetegn, den
veerdige kandidats kendetegn, fremhaeves. "Arjuna, det er ikke alle og enhver, der kan
forsta den Divyathwam, der er knyttet til Min Janma og Karma. Det er udelukkende
muligt for dem, der er hinsides tilknytninger, had, frygt og vrede, for dem, der er helt
opslugt af Herrens Navn og Form, for dem, der udelukkende sgger tilflugt hos Mig, og
som er blevet helliggjorte af den atmiske Viden. Det er udelukkende dem, der kan
forsta det. De, der sgger mig direkte og malrettet, og som har fremelsket Sathya,
Dharma og Prema, vil komme til Mig. Stol pa Mig. Saledes forholder det sig. Gar dig fri
af enhver form for tvivl.

Mennesket forurener den indre bevidsthed, nar han pa grund af uvidenhed dveeler ved
den materielle verden. Han sgger udelukkende at opna glaede fra Sabda, Rasa og Rupa
og sa fremdeles. Nar han saledes sgger at opna gleede fra den materielle verden, fristes
han til at sikre sig de genstande, der giver ham glaede. Nar det ikke lykkes, bliver han
rastlgs, hadefuld og bange. Frygt stjeeler hans mentale ressourcer. Frygt medfagrer
vrede, der er vanskelig at blive kvit. PA den made opstar begeer, vrede og frygt en efter
en, og man er ngdt til at ggre sig fri af disse tre. Arjuna, teenk over, hvad Jeg har sagt,
og veer derefter aktiv. Tag imod fornuft. Hav tillid til Mine ord."

Arjuna hgrte alt dette og spurgte, "Nandakumara! Hvorfor kan Du ikke sgrge for, at
denne hellige og ophgjede Tilstand er tilgaengelig for alle? Du heevder, at Du er
Premaswarupa og Dayamaya. Men hvorfor ggr Du sa forskel? Jeg kan kun opfatte det
som forskelsbehandling, for Du skaenker jo denne Tilstand til Jnani'er, men naegter
Ajnani‘er at fa del i Den. Jeg vil endda ga sa vidt som til at sige, at en Ajnani, et
menneske, der lever i uvidenhed uden nogen skelneevne, og som svinger hid og did som
et pendul, har mere brug for Din Nade. En Jnani ved alt, og han er opmaerksom pa, at
denne Jagath er Vishnumayam. Hvorfor skal han sa have det yderligere uddybet?
Sadanne mennesker har ikke leengere behov for denne Nade."

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Krishna svarede, "Ja, mennesker overmandes normalt af den form for tvivl. Du
repraesenterer menneskeheden, og derfor er din tvivl menneskehedens tvivl. Ved at
flerne din tvivl kan Jeg samtidig forkynde Mit Budskab til menneskeheden. Har her. De,
der sgger Mig, kan opdeles i fire kategorier. Den, der tilhgrer den fgrste gruppe,
Artha'erne, er altid fuldt og helt opslugt af kroppens forskellige sygdomme. Den anden
anden gruppe, Artha-arthi'erne, streeber bekymret efter at opna rigdom, magt,
besiddelser, at fa efterkommere, at veere i centrum og sa videre. Den, der tilhgrer den
tredje gruppe, Jijnaasu’erne, leenges efter at virkeligggre Atma. Han studerer skrifterne
og de hellige bgger, han er altid i selskab med andelige Sadhaka'er, han efterlever de
regler, helgenerne har erkleeret er Sad-achara, og motivet til alle hans handlinger er
altid leengselen efter at nd Guds Sannidhi. Jnani'en tilhgrer den fjerde gruppe, og han er
uophgrligt fordybet i Brahmathathwam.

Artha'en tilbeder Mig udelukkende, nar han er i vanskeligheder og plages af sorg eller
smerte. Nar han beder til Mig, hgrer Jeg ham. Jeg hjaelper ham kun i forbindelse med
det bestemte problem, den bestemte sorg eller lidelse. Det samme er tilfeeldet, nar
Artha-arthi'en beder om rigdom, position, magt eller hgj social status. Jeg bgnhgrer
ham da og skaenker ham udelukkende det, han beder om. Jijnaasu’'en er blevet
velsignet med mulighed for at udgve Nishkaama-karma, for at mgde en sand Guru, og
med et intellekt, der er udviklet tilstraekkeligt til at kunne skelne mellem Atma og
Anatma. P4 denne made bliver han hjulpet til at nd Malet. Jeg velsigner ham, s& han
undgar forstyrrelser, og hjeelper ham til at koncentrere sig om det eneste Mal,
Friggrelsen.

Jeg er Kalpavriksha, og det er Min Opgave at give enhver, hvad han beder om. Jeg
kender ikke til nogen form for forudindtagethed, og Jeg begunstiger ikke nogen. End
ikke skyggen af ondskab kan komme Mig naer. Man kan ikke tilleegge Mig nogen fejl.
Solens straler skinner pa alt, der er ude i Solen, men dersom noget er skjult af et eller
andet, fordi det for eksempel befinder sig i et lukket rum, hvordan skal Solens lys da
kunne falde pa det? Nar du leenges efter det, der er mere ophgjet, vil du modtage det,
der er mere ophgjet. Det er ikke Gud, der har fejl og mangler, men derimod den andeligt
sggende og hans straeben.

Arjuna! Mennesket afstar fra at aere Mig og sgge Mig, der jo er hans eget Selv. Hvor
tabeligt! Han leenges ikke efter at na Mig, men straeber i stedet efter ringere mal, der er
flygtige, usande, midlertidige. Lad Mig forteelle dig, hvad der er grunden til denne
maerkveerdige og tabelige adfeerd. Karmopasana giver hurtigt resultater, og mennesker
sgger udelukkende det, der er tilgaengeligt her og nu i handgribelig form, og som
direkte kan opfattes med sanserne. De fleste mennesker finder, at det er for vanskeligt
at opna erkendelse af Virkeligheden, og de lader sig derfor rive med af ligegyldige
forngjelser bort fra den fuldkomne Glaede, der kan opnas ved at transcendere sanserne.

Den indre sejr bestar i at opna Jnana. Denne sejr opnar man efter en lang og vanskelig
kamp. De fleste har ikke den ngdvendige talmodighed, og desuden tillaegger de den
fysiske krop, Sthula Sarira'en, starre veerdi. Kroppen er kun tilfreds, nar den er i selskab
med sanseobjekter, der appellerer til sanserne, og mennesket hungrer derfor ikke efter
Jnana, der vil fgre ham ad veje, hvor der ikke er brug for sanserne. Han leenges efter
Karmasiddhi, ikke efter Jnanasiddhi. Der er feerre mennesker fanget af intellektets
tilskyndelser end af sanserne og deres begeer. De, der er sansemeessigt orienterede,
bliver tiltrukket af det igjnefaldende, det umiddelbare, det sansemaessige og det
fysiske. De fa, der er andeligt orienterede, leenges efter den Lyksalighed, der er usynlig,
som er hinsides sanserne, og som er et resultat af Forening med den universelt
Absolutte. Deres vej er den rette vej. Karmopasana er den forkerte vej. Det er Min
Opgave at forklare alle om veerdien af de Dharma-karma'er, man efter passende

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

overvejelser skal efterleve.

Arjuna! Der findes imidlertid et middel til genoplivning af denne Dharma, og det er den
Opgave, Jeg er kommet for. Dette middel er Chaathurvarnyam, det vil sige
tilretteleeggelsen af de fire Varna'er, der er baseret pa folks Karma og Guna. Varna-
system er af afggrende betydning for livets udfoldelse. Det er ikke let at forsta dette
systems betydning. Der er nogen, der har den fejlagtige opfattelse, at det fgrer til social
uro, og at det skaber skel i befolkningen. Dersom man grundigt overvejer dette
problem, vil man erkende den virkelige sandhed. Man viser sin uvidenhed, hvis man
pastar, at Varna-systemet ikke er gavnligt. En sadan pastand skaber forvirring. Jeg har
tilrettelagt dette system for at fremme verdens ve og vel, for Lokakshema. Varna'erne
hjeelper den enkelte til at beskeaeftige sig med det, der passer til hans temperament og
indstilling og til at fuldbyrde sig selv. Uden dette Varna-system kan mennesket end
ikke et gjeblik leve lykkeligt.

Varna-systemet er selve fundamentet for vellykkede bestreebelser. Brahmin-klassen
bestar af dem, der besidder Sathwaguna, af dem, der har erkendt Brahmathathwam, og
som neerer og stagtter et andeligt og moralsk liv i stadig udvikling, af dem, der hjeelper
andre til at opleve den Lyksalighed, det er at kende sin sande Natur. Kshatriya-klassen
bestar af dem, der neerer og beskytter et sundt politisk system, lov og orden savel som
hele landets ve og vel. De veerner om den moral, der er foreskrevet for folket. De holder
opsyn med de onde og med de umoralske, og de kommer de svage og ngdlidende til
undsaetning.

Vaisya-klassen udggres af dem, der pa rette vis leverer og opbevarer alt det,
befolkningen har brug for, for at kunne leve et materielt tilfredsstillende liv. Sudra-
klassen udggres af dem, der med deres tjenester skaber grundlaget for samfundets ve
og vel. De er samfundets styrke og livsnerve. Pa den made har Jeg fastlagt de fire
Varna'er. Dersom disse Varna'er udfgrer deres palagte pligter, vil hele menneskeheden
pa alle omrader opna fremgang. Dette system resulterer i en opdeling af
tjenesteydelser, og den enkelte borger kan leve et harmonisk og lykkeligt liv uden
nogen form for sorg og frygt. Varna-systemet er et eksempel pa den Nade, Gud har
skeenket Bharath.

De, der lever i Bharath, er i sandhed velsignede, thi de anser alle handlinger for at fgre
til Hans Nade og for udelukkende at veere fuldbyrdelse af Hans Bud. Det er et vigtigt
punkt, og det er veerd at teenke over det. Nu er situationen den, at der er stor risiko for
at den guddommelige Befaling anses for at veere veerdilgs. Dersom man ved lovgivning
a&endrer Varna-systemet, sa opnar verden ikke den lykkefyldte tilstand, den streeber
efter. Der er mange mennesker, der argumenterer og forklarer, at Bharath's ulykkelige
situation udelukkende skyldes Varna-systemet. Disse personer burde seette sig ned og
bruge lidt tid til stille og roligt at teenke over fglgende spgrgsmal: Skyldes det Varna-
systemet, at dette land har veeret i stand til at overleve? Eller er denne ulykkelige
situation opstaet, fordi systemet er blevet svaekket? De kan derefter, pa grundlag af
den konklusion de nar frem til, radgive med hensyn til, om man skal forkaste Varna-
systemet. Nar folk uden en sadan uhildet undersggelse finder fejl ved Varna-systemet,
sd& kan man ikke tilleegge deres udtalelser nogen veerdi.

Det er selvfglgelig en kendsgerning, at Varna-systemet er kommet pa afveje, og at det
beveeger sig i forkerte retninger. Det har mange betydningsfulde folk gjort opmaerksom
pa, men det er ikke tilstreekkelig grund til helt at forkaste systemet. Det er da ikke en
god ide at hugge haender og fgdder af, blot fordi fedderne udfgrer haendernes arbejde,
og hovedet udfgrer foaddernes arbejde. Man er ngdt til at arbejde for at rette op pa
forholdene i stedet for helt at tilintetggre selve Varna-systemet.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Det er ikke Varna-systemet, der har medfart al denne forvirring og uro. Arsagen er mere
at finde i den vilkarlige made, det har faet lov at udvikle sig pa. Det er blevet et stykke
legetgj, en kastebold, alle mulige mennesker har leget med, og det har derfor mistet sin
oprindelige symmetri og harmoni. Dette system er ikke alene af afggrende betydning for
Bharath, men det er af afggrende betydning for hele verden. Dette system findes ogsa i
andre lande. Der har det maske et andet navn, men det fungerer pa samme made. Ogsa
der findes de fire klasser, de fire grupperinger: Sikshaka Varga, Rakshaka Varga, Vanig
Varga og Sramika Varga. | Bharath bliver man fgdt ind i en bestemt Varna, hvorimod det
er Karma, altsa det arbejde man udfagrer, der andre steder bestemmer, hvilken gruppe
man tilhgrer. Det er forskellen.

Brahmin'erne er blevet eeret, fordi de er medlemmer af den fgrste gruppe, men i vore
dage er der mange, der har brudt med de gamle leveregler og bevaeget sig ud i et
syndigt morads. Blandt Sudra'erne, der er den fjerde Varna, er der ogsa mange, der fagler
sig tiltrukket af hellige idealer og ophgjede, dndelige leengsler, og som derfor straeber
efter at opna sindets renhed som middel til at virkeliggere Selvet. Selv om den slags
kan forekomme, er det alligevel forkert at drage den konklusion, at Varna-systemet er
uden nogen samfundsmeaessig veerdi."

Top

Kapitel 9: De fire Varna'er er skaenket af Gud

Skegnt det er sindets renhed, der er den afggrende faktor, nar det drejer sig om at
beskytte og veerne den enkelte og samfundet i forhold til det Guddommelige, sa er
Varna-systemet tillige af stor betydning. Latterliggerelse, kritik og fordgmmelse kan
aldrig eendre det forhold, thi velfaerd er af afggrende betydning for alle. Samfundets
ledere og leerde er derfor ngdt til at ggre sig fri af vrede og had, og de skal stille og
roligt overveje fordele og ulemper og bringe organisationen i god orden. Det er det, der
skal gagres. Det er urimeligt, at forstandige personer og skarpsindige leerde stgtter
misundelige og uvidende menneskers meningslgse kritik. De, der fordgmmer
kastesystemet, skaber derved selv en kaste, og de, der fordgmmer religion, skaber
derved selv en ny religion. Selv de, der har stor viden og erfaring, udvikler fordomme
mod Varna-systemet, og de udtaler sig, som om de er lige sa uvidende som alle andre.
Det er helt utroligt!

Alt har sine bestemte graenser. Dersom noget gar ud over disse graenser eller bryder
dem, sa gar det til grunde. Hvad er det, der viser en tings identitet. Det ggr samspillet
mellem den pageeldende tings vaesen og form. Dersom den pageaeldende ting har formen,
men ikke egenskaberne, sa er den uvirkelig, falsk. Det samme gaelder for en
samfundsklasse. Dersom en sadan klasse ikke har nogen seaerlige graenser, hvordan kan
den da identificeres som en klasse eller gruppe? Den er da hverken det ene eller det
andet. Den er da blot en ubestemmelig gruppering, en forvirret gruppe mennesker.
Dette er en guddommeligt bestemt organisation, og den blev derfor i mange
generationer neeret og viderefgrt af bergmte vismaend, helgener og aeldre. | denne Kali
tidsalder forkaster imidlertid selv de klogeste hoveder denne samfundsorden og anser
den for at veere noget ragelse.

Dersom man udelukkende betragter Varna-systemet udefra i forhold til det enkelte
menneske og ikke med sin skelneevne grundigt analyserer det, hvordan kan man da
forvente at komme frem til de rette konklusioner? Du kan fgrst erkende dets veerdi og
hellighed, nar du har udviklet evnen til at se indad, evnen til at se helheden, og nar du
virkelig gnsker at forsta sandheden. Nar man kaerner meelk, bliver man klar over, at

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

meelk indeholder smgr. Ganske tilsvarende vil udelukkende grundig analyse kunne
afslgre Varna-systemets seaerlige veerdier. Da forsvinder alle fordomme, og sandheden
bliver abenbar.

De fire Varna'er er dele af den samme krop. De er kommet fra den selv samme
guddommelige Krop. Brahmin'erne er kommet fra ansigtet, Kshatriya'erne er kommet
fra heenderne, Vaisya'erne er kommet fra larene og Sudra'erne fra fadderne. Disse
billeder har naturligvis en dyb, indre mening. De, der som Guru'er underviser i Jnana’'s
principper, kan lignes ved talen. De er Brahmin'erne. De, der med deres steerke arme
baerer Jordens byrder, er Kshatriya'erne. Samfundet kan lignes ved et bygningsveerk, og
eftersom det er Vaisya'erne, der som sgjler baerer dette samfund, siger man, at de er
larene pa den Guddommelige Krop. Sudra'erne er beskaftiget med samfundets
grundleeggende opgaver ganske som fgdderne, der er med til at lgse alle former for
opgaver. Dersom blot en enkelt Varna forsgmmer sine pligter, vil der veere mindre fred
og lykke i samfundet. P4 samme made som alle legemsdele er vigtige, saledes er ogsa
hver eneste Varna veerdifuld. Der er ingen gruppe, der er hgjere eller lavere end nogen
anden. Had og rivalisering i samfundet er lige sa skadelig, som hvis de forskellige
legemsdele skulle holde op med at udfgre deres arbejde for at vise maven, at de er
vrede pa den!

Alle dele af en dukke, der er fremstillet af sukker, er lige fulde af sgdme. Braek hovedet
af dukken og spis det. Det er sgdt. Braek et ben af og spis det. Det er lige sa sgdt som
hovedet. Hvordan kan man sa sige, at Varna'erne, der er dele af den selv samme
Guddommelighed, kan grupperes i hgjere og lavere klasser? Delene er forskellige, men
det er det samme rgde blod, der strammer i dem alle og holder dem i live. Der er ikke
en bestemt slags blod til heenderne, til benene eller til hovedet. Varna-systemet er
fastlagt i Veda'erne, og derfor kan det ikke indeholde nogen form for uretfeerdighed. Det
er ikke noget, listige mennesker har fundet pa. De mennesker, der sdledes skaber
modseaetningsforhold og had ved deres ubeteenksomme omtale af det, stiller blot deres
egen uvidenhed til skue.

Det kan se ud som om, at de, der pastar, at afskaffelsen af Varna-systemet vil fagre til
lykke og velfeerd for samfundet, er de eneste, der er ivrige efter at fremme samfundets
velfeerd! De tror, at de, der anser Varna-systemet for at veere gavnligt, i virkeligheden er
ude pd at f& samfundet til at ga i oplgsning. Begge disse opfattelser beror pa
vildfarelser. Sandheden er, at de, der stgtter Varna-systemet, i virkeligheden er mere
opsatte pa at fremme samfundets velfaerd. De andre mener, at landet bliver reddet,
dersom Varna-systemet bringes til ophgr. Det er en vrangforestilling. Dersom man blot
omhyggeligt og uhildet undersgger Varna-systemets fordele og ulemper, sa vil disse
angreb, der skyldes uvidenhed, og som medfgrer had og fjendskab, hgre op. Der vil da
ske en stor forandring i folks holdning til Varna-systemet.

Det gavner ingen, at hadet i samfundet vokser. Dersom man forfglger det ideal, at 'alle
er lige’, sa svarer det til at lgbe efter en luftspejling for at slukke sin tgrst. Det kan
udelukkende resultere i utilfredshed. Landets ledere er nu ngdt til at samles og
konsultere folkets repraesentanter: de skriftkloge og de erfarne seldre. De kan da
sammen diskutere de veerdier, der findes i denne urgamle made at organisere
samfundet pa. Hvis de derimod blot pa baggrund af systemets ydre form og kvaliteter
bliver enige om, at dette system har visse veesentlige svagheder, og bliver slagne med
panik, sa afslgrer de blot deres uvidenhed. Savel landets ledere som de skriftkloge er
begge interesseret i at sikre befolkningens ve og vel. Varna-systemet er netop blevet
fastlagt for at tilgodese dette formal. Det er kommet under kritik, fordi det ikke er
blevet efterlevet, saledes som de vise til stadighed har anbefalet.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Lad os se pa et eksempel. Nogle lande har udviklet bomber, der kan draebe
hundredtusindvis af mennesker i én spraengning. Skegnt landets ledere ved, at denne
udvikling er forkert, sa gar de, hvad de kan for at fremme den. Dersom disse bomber
bliver brugt, som det passer lederne, vil alt blive lagt gde. Disse bomber skal
udelukkende benyttes til selvforsvar, nar kaos truer. Formalet er ikke at tilintetgare
denne verden, men udelukkende at beskytte ens lands veerdier og kultur. Man bgr
ligeledes anse Varna-systemet for at veere et steerkt forsvarsveerk for landet og
kulturen. Formalet med regler og forskrifter, med begraensninger og henstillinger er at
beskytte befolkningen mod ulykker. Det er discipliner, der skal fglges, ganske som de
er foreskrevet, og de skal efterleves til punkt og prikke. Dersom man efterlever disse
discipliner efter forgodtbefindende og lader hant om deres pabud, greenser og
anvendelsesomrader, sa byder man anarki velkommen.

Det er grunden til, at de eeldre, landets ledere, bergmte skriftkloge og lokale ledere
beskyttede, neerede og bevarede dette samfundssystem. Teenk lidt over det, og du vil
da spontant erkende, om systemet er gavnligt eller ej. Ville de have neeret dette
system, hvis det undergravede samfundet? Vil du pastd, at de alle var taber, at de ikke
besad den viden, vi har i dag, eller at de var smat begavede?

Nej! Nej! De var intelligente, leerde, andeligt udviklede og evnede dybtgaende analyse.
De var upartiske og fordomsfri i deres holdning til samfundsmaessige problemer. Alle
disse egenskaber finder vi i vore dage kun hos én ud af hundrede. Det var asketer, der
viede al deres intellektuelle og moralske formaen til hele verdens ve og vel. Denne
opgave var selve deres livsande. Det var Yogi'er, andelige krigere, og Maharishi'er, der
sggte at skabe sand tilfredshed i samfundet. Det var disse mennesker, der opbyggede
denne sociale samfundsorden, som nutidens 'moderne' mennesker fordgmmer. De var
ikke som vore dages reformatorer, der med en lind strgm af ord giver udtryk for, at de
laenges efter stgrre social velfeerd, men som med deres handlinger modarbejder det, de
siger, de straeber efter. Fortidens vismaend kendte ikke til den form for bedrageri.
Nutidens ideer og forslag er falske og indholdslgse. Vore dages sociale planlaegning er
rene luftkasteller. Formalet med den er mest rettet mod at tilfredsstille planleeggernes
behov for at fgle, at de er noget seerligt. Andre kan ikke se, at der er megen mening
med den. Allerede medens de udteenker nye luftkasteller, gar deres tidligere opbyggede
luftkasteller i oplgsning.

Kroppen er for Jivi'en, hvad denne verden er for Gud. Uanset hvad der sker i en hvilken
som helst del af kroppen, sa er det noget, der pavirker Jivi'en. Helt tilsvarende bliver
Gud bergrt af, hvad der end sker i en hvilken som helst del af verden. Han oplever det,
og Han reagerer pa det. Ganske som du er interesseret i, at alle dine legemsdele
fungerer optimalt, saledes er Gud ogsa interesseret i at sikre, at alle lande og dele af
Universet lever i lykke og tilfredshed. Kan Han, eller vil Han, skade noget land, der jo i
bund og grund er en Del af Ham? | forhold, der vedrgrer Gud, har alle samme
rettigheder. Her er alle lige.

Dog kan en bestemt legemsdel ikke udfgre en anden legemsdels arbejde. Hver del er
nedt til at udfgre de opgaver, den har faet tildelt. Helt tilsvarende er de enkelte
Varna'er ngdt til at udfgre de opgaver i samfundet, de er blevet tildelt, og efter bedste
evne bidrage til hele landets ve og vel. Kroppens forskellige funktioner svarer til
samfundets Varna'er. Dersom alle optraeder som saelgere, hvem vil da veere kgbere?
Hvis alle vil veere soldater, hvem er der sa til at skaffe de forskellige forngdenheder
som for eksempel fgde, vaben og udstyr? Alle og enhver er derfor ngdt til at patage sig
sin del af samfundets arbejdsopgaver for derigennem at sikre fred, harmoni og lykke i
samfundet. Det er det klogeste. Det er den bedste made at organisere samfundet pa.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

| stedet for at beskaeftige sig med de ngdvendige opgaver er folk i vore dage optaget af
gensidigt at bekeempe hinanden, fordi de frygter, at Varna'erne er store forhindringer for
fremskridt. Hvordan skulle mennesker, der ikke formar at kontroller deres egen krop,
kunne styre og lede landet? Nar man teenker over det, sa forstar man, at det bedste,
man kan ggre, er at stgtte og naere Varna-systemet, der gennem sa lang tid er blevet
neeret af fortidens vismeaend.

Herren har ikke udvist nogen form for partiskhed, da Han etablerede Varna'erne. Den
slags egenskaber har Han ikke. Der er nogle, der spgrger, hvorfor Gud ggr forskel? Det
gar Han ikke. Der er ikke noget, der er hgjere eller lavere for Gud. Han er helt igennem
fuld af sgdme ganske som et stykke sukker. Det er Jivi‘erne, der oplever forskelle, fordi
de ikke har erkendt den atmiske Virkelighed. Alle forskelle er udtryk for Jivi‘ernes
selvbedrag, og de skyldes, at Jivi'erne identificerer sig med det, der ikke er Atma.

Lad os se pa et eksempel. En mor har fire bgrn, men hun giver den lille i vuggen mere
opmeaerksomhed og omsorg, end hun giver de andre tre. Selv om den lille ikke giver
udtryk for, at den er sulten, sa er hun hele tiden opmaerksom pa, at den skal have noget
at spise. De andre tre ma komme og fortzelle hende, at de er sultne, eller at de vil have
noget at lege med. Selv om det nu forholder sig sddan, sd kan man da ikke sige, at hun
er en darlig mor, eller at hun er partisk. Moderen tilpasser sine handlinger efter barnets
evner og muligheder. Det forholder sig ganske tilsvarende med hele denne verden, der
tilhgrer Gud. Skgnt alle er Hans Bgrn, s& har Han tildelt den enkelte ansvar for
forskellige opgaver i samfundet, og disse opgaver afhaenger af den enkeltes evner og
muligheder. Dersom man finder fejl ved Forsynet, der er Uselvisk, Oprigtig, Ukunstlet og
evigt Lyksalig, sa svarer det til at pastd, at Solen udsender mgrke! Mgrket og Solens lys
kan ikke veere til stede samtidigt. Hvordan skulle Solen da kunne skabe mgrke? De, der
beskylder Solen for det, kender ikke Solen. Det er fuldsteendig tabeligt. Det er udtryk for
total uvidenhed.

Ud fra et aadhyaatmisk synspunkt kan man ogsa beskrive Varna'erne pa en anden
made. De, der er fordybet i kontemplation pa& Brahman, er Brahmin'erne. De, der
bekaemper falskhed, er Kshatriya'erne. De, der systematisk skelner mellem det sande
og det usande, er Vaisya'erne, og de, der hele tiden er aktive, og som dagligt lever i
sandhed, er Sudra'erne. Udelukkende nar Varna-systemet fungerer i overensstemmelse
med disse retningslinier, kan samfundet i vid udstreekning opleve lykke og gleede.

Lad os nu vende tilbage til temaet. Krishna sagde til Arjuna, "Jeg har skabt de fire
Varna'er pa basis af Guna og Karma. Skegnt det for dem ser ud, som om det er Mig, der
handler, sa er det alligevel ikke Mig, der handler [Bhagavad Githa 4:13]. Veer
opmeerksom pa det fundamentale Princip, thi du vil da erkende, at Karma, der
fundamentalt set er Jada, det vil sige noget materielt uden bevidsthed, ikke kan
pavirke Atma, der er Chaithanya, det vil sige gennemtraengt af Bevidsthed. Atma er i
fglge Sin Natur uden nogen form for tilknytning. Atma har ingen ‘bevidsthed' om Egen
Identitet, om Egne Behov eller om, hvad Den rader over. Atma kender ikke til nogen
form for 'jeg-hed' eller 'min-hed’, thi disse fglelser kendetegner Ajnana. Det er
udelukkende den, der lider af Ajnana, der plages af selviskhed eller fglelsen af 'min-
hed'. Skagnt det forekommer almindelige mennesker, at Jeg er Den, der handler, sa er
det alligevel ikke Mig, der handler.

Det er ikke alt, for Karma ophgrer ikke med at pavirke udgveren af denne Karma, sa
snart han afslutter sin Karma. Sandheden er, at denne pavirkning aldrig ophgrer. Karma
medfarer resultater, frugter, og disse frugter skaber igen begeaer efter at opna disse
frugter. Det tilskynder til at udgve yderligere Karma, og disse tilskyndelser eller
impulser medfgrer, at udeveren af denne Karma fgdes igen og igen. P4 den made

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

skaber Karma denne cyklus af fgdsel og dagd. Det er som en ond cirkel, en stramhvirvel,
der far dig til at kagre rundt og rundt for til slut at treekke dig ned i dybet.

Arjuna, hgr tillige godt efter en anden pointe. Karma formar ikke i sig selv at skabe
nogen tilknytninger. Det er derimod den indbildskhed, der far dig til at sige, "Det er mig,
der udfgrer handlingen”, der medfgrer tilknytninger og treeldom. Det er begeeret efter
frugten, der holder dig treelbundet. Lad os se pa et eksempel. Tallet nul far farst veerdi,
nar det seettes sammen med et andet ciffer. Karma svarer til nullet. Nu knytter fglelsen
af 'jeg-hed' sig imidlertid til denne Karma, og derved opstar bindingen. Arjuna, du skal
derfor gegre dig fri af denne fglelse af 'jeg-hed’, thi da vil den Karma, du udfgrer, aldrig
kunne skade dig. Den Karma, der udgves uden begeer efter frugten, vil ikke resultere i
nogen tilskyndelser. Der vil da end ikke veere nogen impuls, nogen drivkraft, til et nyt
liv, en ny fagdsel. Tidligere tiders andeligt sggende udgvede Karma med dette hgje ideal
for gje. De oplevede aldrig, at det var dem, der udfgrte handlingerne, eller at det var
dem, der havde gleede af frugten af nogen som helst handling. Det var deres
overbevisning, at det var Gud, der udfgrte handlingen, at det var Gud, der skeenkede
frugten, og at det var Gud, der gleedede Sig over frugten. Hele denne verden bestar af
relative veerdier. Den eksisterer ikke som noget absolut. Det var deres overbevisning.
Arjuna! Du bgr ligeledes fremelske den samme tro og overbevisning. Ggr det, og dit
sind vil blive rent og helligt.

Du skal desuden veere klar over, at der er forskel pad Karma, Vikarma og Akarma. Jeg vil
forklare dig de veesentligste forskelle. Hgr efter. Det er noget, der forvirrer mange
andeligt sggende. Det er ikke alle, der kan forsta forskellen. De mener, at Swadharma
er Karma, og at al Karma, der ikke udgves som Dharma, men udgves med det formal at
opna Atmajnana, er Vikarma. Dersom man udgver Karma i Ajnana's mgrke og forvirring,
medfgrer det udelukkende bekymring, sorg og besveaer, og det uanset hvor meget man
end anstrenger sig. Resultatet kan aldrig blive sindsligeveegt, harmoni og fred.
Mennesket er ngdt til at leere at udgve Karma ved hjeelp af Akarma og Akarma ved
hjeelp af Karma. Det er det, der kendetegner den vise.

Der er nogle, der siger, at Akarma betyder ikke-aktivitet, ikke-handling, men for lettere
at forsta det skal du vide, at alt, hvad lemmerne, sanserne, intellektet, fglelserne og
sindet udgver, er former for Karma. Nu betyder Akarma blandt andet ikke-aktivitet, og
det er netop det, der kendetegner Atma. Akarma betyder derfor Atma-sthithi, der er
Atma's kendetegn." Nar du rejser med bus, tog eller skib, ser det ud, som om det er
treeerne og bakkerne, der beveaeger sig, og at du ikke bevaeger dig. Vognens beveaegelse
far det til at se ud, som om det er bakken og treeet, der beveeger sig! Den, der ikke
kender de principper, der forklares i Sastra'erne, bilder sig pa tilsvarende made ind, at
det er Atma, der udfgrer alle sansernes og kroppens handlinger. Hvad er da sand
Akarma, sand ikke-aktivitet? Et liv baseret pd Atma udggr den sande form for ikke-
aktivitet. Det er dit sande Vasen. Det nytter ikke noget, at du blot undlader at veere
aktiv pa det ydre plan. Du er ngdt til at erkende det atmiske Grundlag og ikke blot
undlade at udgve Karma, thi det er ikke muligt at leve helt uden nogen aktiviteter.

Top

Kapitel 10: Guru'ens og Sishya'ens Kvaliteter

"Dhananjaya! Det er udelukkende den, der klart har erkendt forskellen mellem Karma
og A-karma, der er berettiget til at blive kaldt Pundit. Hvis vedkommende blot har fyldt
hovedet med boglig viden, sa er han ikke nogen Pundit. En Pundit skal have et intellekt,
der saetter ham i stand til at erkende Sandheden, Samyag-darsana. Nar denne

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

erkendelse er gjort, bliver al Karma uskadelig og virkningslgs. llden fra Jnana er i stand
til at breende og forteere Karma.

Der er nogle, der pastar, at en Jnani ngdvendigvis ma gennemleve de lidelser, der
folger af Prarabdha Karma, at han ikke kan undga det. Det er den konklusion, andre
drager. Det er ikke det, Jnani‘en selv oplever. For dem, der iagttager ham, kan det se
ud, som om han hgster frugter af fortidens Karma, men han er fuldsteendig upavirket.
Den, hvis lykke og gleede er afhaengig af den ydre verden, som forfglger de glaeder,
sanserne higer efter, og hvis handlinger er motiveret af impulser og begeer, er bundet af
Karma. Den, der er hinsides alt dette, er derimod ikke lezengere i stand til at blive fristet
af indtryk fra lyd, bergring, form, smag og duft eller andre sansemaessige tiltreekninger.
Det er det, der kendetegner den sande Sanyasi. Han forbliver ubergrt. En Jnani er i sig
selv ubeskrivelig lykkelig, og han har ingen behov for at veere afhaengig af nogen ting.
Han oplever Karma i A-karma og A-karma i Karma. Det kan veere, at han udgver Karma,
men han er ikke i mindste made bergrt af den. Han skeler ikke til handlingernes frugt.

Det kan veere, at du spgrger, hvordan det er muligt. Har her! Han er altid tilfreds, og
den, der er tilfreds, er fri. Han er ikke afhaengig af andre. Han er hinsides fglelsen af, 'at
det er mig, der handler'. Han er tilfreds, uanset hvad der end matte ske af godt eller
ondt, for han er overbevist om, at det er Guds Vilje, der rdder. Hans sind er roligt og i
balance, og han er altid jublende glad. Utilfredshed kendetegner en Ajnani. Kan man
sige, at de, der opgiver at fglge Purushartha'erne, og som fglger ladhedens vej, er
lykkelige, uanset hvad der sker? Tilfredshed er den skat, Jnani'en vinder. Den kan ikke
vindes af en Ajnani, hvis begeer er uden ende, som hele tiden lsegger nye planer, som
uafbrudt forteeres af leengsler, og hvis hjerte er et flammende bal af begeer.

En Jnani er ikke underlagt dualiteter som gleede og sorg, vinding og tab eller sejr og
nederlag. Han er Dwandvaatheetha. Han holder sig pa sikker afstand af had og tillader
aldrig, at det kommer ham neaer. Savel Atma's Swarupa som Atma's Swabhava sikrer, at
Den forbliver uafheaengig og fri. Den er A-sanga. Den kan ikke pavirkes at noget, der ikke
er Atma. Den fgdes ikke. Den dgr ikke. Den oplever hverken sult, tgrst eller angst. Den
er hinsides selvbedrag. Sult og tgrst er egenskaber ved Prana. Fgdsel og dgd vedrgrer
kroppen, sorg og angst vedrgrer sindet. Arjuna, sa lad veere med at tillaegge noget af alt
det nogen veerdi. Veer klar over, at du er Atma. Ggr dig fri af alle former for selvbedrag
og tilknytninger. Veer som et lotusblad pa& den mudrede Samsara-sg. Undga det mudder,
der er omkring dig. Det er det, der kendetegner A-sanga. Lev i det, men veaer samtidig
hinsides det. Veer som et lotusblad. Lad veere med at veere som et stykke treekpapir, der
opsuger alt, hvad det kommer i bergring med.

Udfar Abhisheka pa Atma-linga'en med det rene vand, der kommer fra din egen
helliggjorte Chittha-vritthi, din egen mentale tilskyndelse. Nar Chittha'en beveeger sig i
én retning, og Indriya'erne bevaeger sig i en anden, sa bliver man dobbelt sa forvirret.
Du skal derfor undga tilknytninger. Ggr du det, bliver enhver af dine handlinger et
helligt offer, en Yajna. Alt, hvad du siger, bliver da til hellige mantraer, og du helligger
den jord, du traeder pa.

Arjuna! Jeg vil ogsa forteelle dig om Yajna. Veer stille, og lyt med ro i sindet til Mine ord.
Folk taler om Dravyayajna, Thapoyajna, Yogayajna og sa fremdeles. Nar man graver et
hul i jorden, s& dynges jorden op ved hullets sider. Der er altid en dynge jord ved siden
af et hul i jorden. PA tilsvarende vis bgr godggrenhed folge rigdom. Den rette
anvendelse af ens rigdom betegnes Dravyayajna, og hvad er den rette anvendelse?
Dravyayajna indbefatter, at man giver gaver i form af kger og jord, og at man deler sine
feerdigheder med andre. Thapoyajna bestar i at anvende al sin tale og i at udfgre alle
sine fysiske og mentale aktiviteter som Sadhana. Kan man kalde det Thapas, hvis du er

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

afkreaeftet og ligger og hviler dig, fordi du har mattet undvaere et maltid mad? Yogayajna
bestar i at udgve Karma og dog forblive ubundet af denne Karma.

Og hvad er Swadhyaya Yajna? Den indebeerer, at du med ydmyghed og eerbgdighed
studerer de hellige skrifter, der leder dig til Moksha, til Friheden. Gennem sadanne
studier tilbagebetaler man sin geeld til de Rishi'er, der frembragte de hellige skrifter.
Den naeste Yajna er Jnanayajna. Den omfatter ikke viden om det synlige og det
handgribelige, men udelukkende Jnana om det usynlige og uhandgribelige
(Parokshajnana og ikke Aparokshajnana). Jnanayajna bestar i at lytte til Sastra'erne,
der beskaeftiger sig med denne form for Jnana, i at studere dem og i kritisk at overveje
argumenter for og imod deres leere. Jnana indebeerer tillige, at man leenges efter at
lzere Atma-thathwa at kende og derfor sgger viden hos de seldre og hos dem, der har
opnaet andelig erfaring.

Arjuna, du kan finde pa at spgrge Mig om, hvilke midler der skal til for at opna Jnana.
De, der higer efter denne Visdom, er ngdt til at opsgge dem, der har opnaet
Selvrealisation, og vinde deres gunst. De er ngdt til omhyggeligt at studere de
Selvrealiseredes vaner og sindsstemninger og afvente chancen til at bede dem om
hjeelp. Nar der opstar tvivl, skal man roligt og uforfeerdet opsgge dem. Man er ikke en
sand Jnani, blot fordi man studerer stabler af bgger, holder timelange foredrag, og
kleeder sig i orangefarvet tgj. Det er udelukkende dem blandt de seldre, der selv har
erkendt den absolutte Virkelighed, der er i stand til at skaenke dig Jnana. Du er ngdt til
at tjene dem og vinde deres keerlighed. Hvordan skulle boglige studier kunne fjerne
tvivl? Bgger er tveertimod tilbgjelige til at skabe yderligere forvirring.

Det bedste, bgger kan, er at informere. De kan ikke direkte vise eller bevise noget. Det
er udelukkende den Selvrealiserede, der gennem en direkte demonstration er i stand til
at overbevise. Man skal derfor opsgge de Selvrealiserede og serbgdigt tjene dem, thi
forst da kan man opna den dyrebare Jnana. Uanset hvor meget havvand du end drikker,
sa vil det ikke kunne slukke din tgrst. Uanset hvor meget du end studerer Sastra'erne,
sa vil de ikke kunne fjerne dine tvivl.

Den, der gnsker at opna Jnana, skal foruden at besidde Bhakthi og Sraddha tillige leve
et jeevnt, helligt og rent liv. Han skal ikke blive utalmodig og begynde at irritere
lzereren. Hastveerk er lastveerk. Du skal ggre og erfare alt det, Guru‘en befaler. Du skal
ikke forsgge at efterleve hvert eneste rad og vejledning, du hgrer eller leeser og saledes
eendre din Sadhana efter forgodtbefindende. Ja end ikke, hvis du gnsker hurtigt at opna
Jnana. Hvis du ggr det, ender du op som en komplet A-jnani. Den slags mennesker kan
blive sindssyge, og det kan derfor i visse tilfaelde veere bedre at fortsaette med at leve
som A-jnani. Du skal derfor veere meget papasselig.

Du skal streebe efter at gleede Guru'en og vinde hans gunst ved keerligt at tjene ham og
adlyde hans bud. Du bgr udelukkende teenke pa hans lykke og velfeerd. Gogr dig fri af alt
andet og vind hans nade, thi da opnar du Jnana. Er du derimod som faglge af selviskhed
og manglende tro ulydig og fuld af kritik, sa kan du ikke blive velsignet med erkendelse
af Sandheden, og du bliver opfyldt af mgrke og sorg.

Ganske som koen kalder sin kalv til sig, nar den ser den, sa leder ogsa Guru'en
Sishya'en til sig og giver ham nadens maelk. Sishya'en bar have en helstagbt karakter, for
da vil Guru’'en, ganske som et rent stykke jern bliver tiltrukket af en magnet, straks
drage ham til sig og tage vare pa ham.

Sishya'en kan undersgge Guru'ens kvalifikationer, ja det bgr han i virkeligheden ggre,
for han har brug for en leerer. Arjuna! Jeg vil forteelle dig, hvilke egenskaber en sadan

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

laerer bgr have. Han skal ikke blot have boglig viden, men han skal besidde den Visdom,
der udspringer af den direkte erkendelse af Virkeligheden. Han skal vaere forankret i
denne Virkelighed, det vil sige i Brahmanishta. Sastrajnana er ikke i stand til at skeenke
Mukthi. Det bedste, den kan hjeelpe til med er sikre Bhukthi (et levebrgd). Der er nogle,
der uden at besidde den mindste smule Sastrajnana har opnaet Mukthi udelukkende
ved hjeaelp af Anubhavajnana. SAdanne mennesker kan imidlertid ikke hjeelpe de
disciple, der plages af tvivl. De er ude af stand til at forsta disciplenes vanskeligheder,
og de kan derfor ikke sympatisere med dem.

Der findes hundredtusindvis af Guru'er, der blot er Guru'er af navn, men ikke af gavn. |
vore dage kalder man alle, der gar i Gerua-farvede klaeder for Guru'er, ja endog de, der
ryger Ganja, kaldes Guru'er. De, der holder foredrag, kaldes Guru'er. De, der skriver
bagger, kaldes Guru'er. Man er ikke Guru, blot fordi man rejser landet tyndt og laerer at
argumentere. En Guru skal pa grundlag af egen direkte erkendelse veere i stand til at
virke oplgftende pa disciplen og fa ham til at pabegynde den Sadhana, der anbefales i
Sastra’'erne. Hvad gavner det at veere god til at argumentere? Uanset hvad han end
siger eller ggr, sa skal det veere i overensstemmelse med Sastra‘'erne. Man er ikke
Guru, blot fordi man er i stand til at tale som et vandfald om alt det, man har leest sig
til, og formar at skabe bglger af sindsbevaegelser blandt tilhgrerne. Det kan veere, de
har visse feerdigheder i at holde foredrag, men de har ingen feerdigheder i at udgve
Sadhana eller finde rundt i det andelige omrades mysterier. De kan veere skolelarere,
men de kan ikke skeenke Bhakthi eller vise den vej, der fgrer til Frelse. Disse Guru'er
nar kun op pa det niveau, og de Sishya'er, der fglger dem, nar heller ikke hgjere. De er
ngjagtig lige sd meget veerd, som de bgger, de taler ud fra. Mange uforsigtige
Sadhaka'er bliver tiltrukket af disse pralende Guru'ers sproglige udfoldelser og deres
ords magi. Det kan veere, de bliver kaldt Pundit'er, eller at de holder foredrag, men det
seetter dem ikke i stand til at velsigne dig med Jnana. Det er udelukkende Avathara'er
(Herren kommet i menneskelig Form), Devamsa-sambhuta’er (person der repreaesenterer
guddommelige Kvaliteter og guddommelig Herlighed) og Thatwavid'er (Jnani‘er der har
opnaet den andelige Sadhana’'s hgjeste Gode, og som har nydt den hgjeste
Lyksalighed), der har erkendt den absolutte Virkelighed, der formar det. Det nytter ikke
noget at paberdbe sig, at man delvist har oplevet dette eller hint. Man er ngdt til fuldt
og helt at opleve altings Fylde. De, der kun har erkendt en brgkdel, kan fgre dig op til et
bestemt niveau og efterlade dig der ganske som Thrisanku, der kom til at sveeve
mellem himmel og Jord.

Guru'en er ngdt til at undersgge dyderne og kvaliteterne hos den aspirant, der opsgger
ham for vejledning. Han bar veere upavirkelig af forhold, der vedrarer disciplens rigdom,
status og sociale position og ikke have nogen fordomme i den henseende. Han skal
veere i stand til at erkende, hvad aspiranten rummer, hans inderste veesen. Guru'en skal
fungere som et veekkeur for de disciple, der er fanget i A-jnana sgvnen. Hvis Guru'en er
en gnier, og disciplen er dorsk, sa ve dem begge."

Pa den made redegjorde Krishna meget klart for Guru'ens og Sishya'ens kvalifikationer.
Han gjorde rede for deres adfeerd, deres leerdom, deres dyder og svagheder samt for
deres handlinger og kendetegn. Disse veerdifulde rad var ikke blot tilteenkt Arjuna - de
var for hele verden. Alle, der straeber efter at blive Guru'er eller Sishya'er, skal veere
opmeerksomme pa den kostelige skat, der er gemt i disse ord.

Vore dages Guru'er og Sishya'er befinder sig pa et plan, som svarer til vore dages lave,
andelige niveau. | gamle dage var det meget vanskeligt at finde en Guru. Tusinder af
andeligt sggende ledte efter dem i skovene, thi de var meget sjeeldne og helt
uvurderlige. | vore dage kan man finde snesevis af Guru'er pa hvert eneste gadehjgrne,
men der bliver feerre og feerre segte Sishya'er. Begge grupper synker hurtigt leengere og

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

lzengere ned, og de tilpasser sig hinandens lave plan. Nu til dags beskaeftiger Guru'erne
sig udelukkende med at sikre sig Sishya'er og pleje dem, og det er der heller ikke noget
forkert i, hvis Sishya'erne er kvalificerede. Guru'erne er imidlertid bange for at miste
Sishya'erne, og de sgger derfor at tilfredsstille disses lyster og luner. Sishya'erne
pastar, at de er Guruputhra'er, Asramavasi'er, Sadhaka'er og sa fremdeles, men de
forbliver upavirkede af livet i Asram'en, af Sadhana og Sadhu-kvaliteterne. De fgler end
ikke den mindste taknemlighed over for Guru’'en. De benytter fraser som Krishna-
arpanam, men deres handlinger udtrykker alene Deha-arpanam (de har altsa ikke
overgivet sig til Gud, men til kroppen).

Disse Sishya'er stiller desuden betingelser. Guru'en er ngdt til at opfylde deres gnsker
med hensyn til forngjelser og en let og behagelig tilveerelse. Guru’en skal sgrge for, at
Sishya'en er glad og tilfreds, og ikke insistere pa, at han udferer nogen form for
Sadhana, eller at han mister noget eller far bekymringer. Moksha skal falde ned i deres
skad som en moden frugt. Guru'en ma ikke anbefale nogen strenge discipliner eller
leveregler. Guru'en er ngdt til at respektere alle Sishya'ens gnsker. Dersom Guru'en
modseaetter sig dem, bliver han straks fordegmt og forkastet.

Top

Kapitel 11: Sraddha, klippefast Tro, er forudseetningen for
Jnana

Hvordan skulle disse pylrede personer, der blot gnsker at leve behageligt, kunne opna
Moksha? Hvis en Guru ikke er i stand til at sikre sig den slags disciple, hvorfor skulle
han sa beklage sin skaebne? Det er forunderligt, at der findes Guru'er, der jamrer over,
at de ikke er i stand til at tiltreekke den slags disciple! De, der spiser opium og ryger
Ganja, er uegnede til at veere Guru'er. De er svindlere. Hvordan kan de, der anvender
alle deres kraefter pa at sikre sig livets forngdenheder, veere Guru'er? Hvordan kan de,
der sgger at tilfredsstille deres sansemeaessige lyster, veere disciple? De er Dhana
(penge) Guru'er, og deres disciple er Mada (stolthed) disciple. Hvis man anser den slags
personer for at veere Guru'er og Sishya'er, sa tilsmudser og vanserer man disse hellige
begreber.

Hvem er da en sand Guru? Det er den, der underviser i tilintetggrelse af Moha, af
selvbedrag. Og hvem er en aegte Sishya, discipel? Det er den, der straeber efter at
overvinde og beherske det sind, der hele tiden sgger udad. Vore dages hgjtrdbende
Guru'er gar hver dag pa talerstolen for at tale om alt det, de langt ud pa natten far har
laest og fyldt deres hoveder med. Deres preestation bestar blot i at gylpe det op, de har
spist. Det er det hele. De taler som papeggjer og gentager blot, hvad de har laert
udenad. Selv et barn ved, at man er ngdt til at beherske gradighed og vrede, men hos
disse personer viser gradighed og vrede, jalousi og had, begaer og stolthed sig i hvert
eneste ord, de taler, og i hver eneste handling, de udfarer. Hvis de, der pastar, at de er
Guru'er, ikke selv er herre over disse tilbgjeligheder, hvordan skulle sa de uheldige
disciple, der sgger tilflugt hos dem, kunne opna fremgang?

Det er sikkert kun ganske fa disciple, der vil opsgge den Guru, der er i besiddelse af
den hgjeste form for selvopofrelse, som er helt opfyldt af uselvisk Sarvajnana-samaana
medfglelse, som sgger at neere Sathya, og hvis sjeel er gennemtraengt af oplgftende
tanker, som straeber efter at sikre alle en sorglgs tilveerelse, som lever et enkelt og
keerligt liv, og som kun er tilfreds, nar han far mulighed for at vise andre, hvad der er
San-marga og Sath-guna. Disciplene vil tilleegge ham fejl, besudle ham og drage hans

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

haederlighed og agthed i tvivl. Guru'en vil imidlertid forblive rolig og afklaret, for han
mister ikke noget. Det gor Sishya'erne derimod, for de lader denne store chance ga til
spilde.

Uanset hvor meget du end rejser omkring, og uanset hvor mange Guru'er du udveelger
dig og tjener, sa er der én ting, du kan veere helt sikker pa. Du er ikke i stand til at
erkende Gud, sa laenge du ikke har gjort dig fri af det selvbedrag, der far dig til at fole,
at du er kroppen. Hvis du fastholder dette selvbedrag, sa kan hverken din Dhyana eller
Japa eller vandet i alle de hellige Theertham'er, du bader i, hjelpe dig til at na Malet.
Alle dine bestraebelser er da lige sa nyttelgse, som det vil veere at sgge at tamme et kar
for vand med en gse fuld af huller.

De, der lever et familieliv og opfylder deres pligter, er at foretraeekke frem for den slags
Sadhu'er. De efterlever deres Asrama Dharma, og de fglger den rette vej, idet de
uafbrudt ihukommer Herren. De nar Malet. Der kan skrives tykke bgger om de
kvaliteter, nutidens Guru'er og Sishya'er besidder, men en sadan meningslgs
gennemgang Vil veere spild af kostbar tid. Lad os derfor vende tilbage til hovedtemaet.

Nar man omtaler vore dages Guru'er og Sishya'er, er det helligbrgde i samme andedrag
blot at neevne det hellige Guru-sishya forhold, der var mellem Krishna og Arjuna. De er
enestaende, uforlignelige. De udggr det hgjest opndelige par, og deres hgje plan er
utilgeengeligt for alle andre. De skal betragtes som idealer for alle andeligt sggende og
alle leerere. Arjuna bgjede sig ydmygt for Krishna og udfarte i oprigtighed, hvad Guru'en
forventede af ham. Krishna fremelskede det, der virkeligt var gavnligt for Arjuna. Han
tog hensyn til alt det, der ville fremelske Arjuna’'s omdgmme, Atma-ananda og Dharma.
Han plejede ham og beskyttede ham som Sin egen livsande. Det var den Guru, Herren
var for ham.

Krishna er Parama-atma, og Arjuna er Jiva-atma. Krishna er Purushothama, og Arjuna
er Narothama. Det er grunden til, at de er det ideelle Guru-sishya par. Andre er blot
Guru-sishya'er af navn. Egensindige Sishya'er og magtsyge Guru'er spilder deres liv
med frugteslgse bestraebelser. Krishna er et ocean af Prema, og Han passede pa
Arjuna, som man passer pa sine gjne eller sit hjerte. Han underviste i hellighed og
forvandlede til hellighed. Han elskede og blev elsket pa en helt uforlignelig made. Det
er det, der ggr en Guru til en aegte Guru. Og hvad med Arjuna? Han er ikke noget
almindeligt menneske. Hans Thyaga er enestaende. Uanset hvilke kriser han end
befandt sig i, s& holdt han sig til Krishna's Bud og Krishna's Ord. Han ansa sit venskab
med Herren for at veere den rustning, der ville beskytte ham mod alle farer, for at veere
selve den krop, han boede i, og for at veere noget, han var ngdt til at pleje, styrke og
beskytte. Selv om det var en maegtig kraft, sa var han dog rede til at tilintetggre det,
hvis det skulle blive ngdvendigt. Det er saledes forholdet skal vaere mellem Guru'en og
Sishya’'en.

Gud, der er legemliggarelsen af Prema, blev opmaerksom pa disciplens oprigtighed,
vurderede hans resultater og fortalte ham detaljeret om de fordele og den herlighed,
der er knyttet til Atma-jnana. Krishna sagde, "Kauntheya, du kan ved hjeelp af Jnana se
alt og alle savel i dig selv som i Mig. Nar det sker vil dualiteternes verden og det deraf
falgende selvbedrag forsvinde, ganske som mgrket forsvinder, nar Solen star op.

Arjuna, Jeg kender desuden din fortid og baggrunden for din fgdsel. Dette dit liv er ikke
helt almindeligt. Du er kommet til verden med en guddommelig (Daivi) arv og med
guddommelige evner. Det er udelukkende Mig, der ved det. Du fordgmmer dig selv som
en synder, der myrder slaegt og venner, leerere og eldre, fordi du ikke besidder denne
viden.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Selv om du maske har syndet, bliver sa ikke ogsa syndere frelst? Anger er nok til at
forvandle synd til hellighed. Gud modtager i Sin Nade den angrende og skaenker ham
Sine Velsignelser. Rathnakara, der levede syndigt indtil Visdommen gryede i ham, blev
en helgen, fordi han angrede. Han blev den hellige Valmiki. Hans liv viser veerdien af
anger. Du fristes maske til at spgrge, om det er tilstreekkeligt at veere fri af syndens
falger? Skal man da ikke tillige afvise Punya's fglger? Jo, man har frihed til at afvise
frugterne af Punya, men man har maske ikke helt samme frihed til at undga
resultaterne af Paapa. En voldsom skovbrand braender alt pa sin vej til aske.
Tilsvarende forteerer og tilintetgar Jnana's veeldige bal enhver synd og enhver Punya.

Der er én ting, der er helt ngdvendig for at opna denne hellige, andelige Jnana. Det er
Sraddha, det vil sige en klippefast tro pa Sastra'erne, pa leererne, og pa, at man kan
opna Jnana. Mennesket kan end ikke udrette det mindste, hvis han ikke ved troens
hjeelp er i stand til at lsegge hele sin sjeel i det. Du kan derfor selv se, hvilken afggrende
betydning tro har for opnaelse af Jnana. Sama, Dama, Uparathi, Thithiksha og
Samadhana er den uvurderlige skatkiste Sraddha kan lignes ved. Hver eneste af disse
egenskaber er en eftertragtet besiddelse.

Sraddha er dog kun det farste trin pa vejen. Du er tillige ngdt til at have udviklet en
steerk leengsel efter at tilegne dig den leere, Jeg forkynder. Det er absolut ngdvendigt,
men du er samtidig ngdt til at veere arvagen og ikke give efter for dovenskab. Desuden
kan du komme i darligt selskab, der ikke fremmer eller tilskynder din andelige
udvikling. Det er ngdvendigt at fremelske sansekontrol for at undga den skadelige
pavirkning fra den form for selskab og for at styrke dit sind, sa du helt kan undga den
slags.

Tillad ikke tvivl at fa plads i dit hjerte. Manglende tro eller udholdenhed er ikke neer sa
gdelaeggende som tvivlens gift. Denne gift virker pd samme made som en
tuberkelbacille, og den har de samme fglger. Den opstar i A-jnana, og den traenger ind i
menneskets hjerte, hvor den formerer sig. Den er arsag til stor ulykke.

Du skal derfor tilintetgegre denne djeevel med Atma-jnana’'s sveerd, der er det sveerd, der
udggres af kendskab til Selvet. Rejs dig, Arjuna! Udfgr dine handlinger, som var det din
pligt. Stol fuldt og fast pa Mine Ord. Gar, hvad jeg befaler dig, uden at teenke pa
resultaterne. Udgv Nishkaama-karma, for denne forsagelse vil forankre dig i Jnana, og
du vil opna den Frihed, der bestar i at leve hinsides forandringer, hinsides liv og ded.

Giv afkald pa den forestilling, at det er dig, der udferer handlingen, og at du nyder
frugten. Det kan du ggre ved at overgive savel handlingen som handlingens frugt til
Gud. Sa er du hinsides al synd, thi det er da ikke dig, der handler, og handlingen ma
derfor ngdvendigvis veere hellig. Dit forhold til dine handlinger bgr veere som olie pa
tungen, som makeup pa gjet eller som et lotusblad, der flyder pa vandet. Der handles,
men det er ikke dig, der handler. Du forbliver uanfeegtet, uanset hvad du end udgver,
hgrer eller ser. Du skal have barnets uskyld i forhold til det, du hgrer eller ser. Den
gleede, du finder i den ydre verden, abner sorgens sluser. Den er flygtig; hvorimod du er
evig. Du er selve lyksalighedens Kilde. Du er selveste Atma-swarupa, der er haevet over
og hinsides alt dette. Det er din sande Natur. Du har intet at ggre med alle disse
aktiviteter, der benaevnes gerninger, og du har ikke noget at ggre med disse frugter,
som du nu fejlagtigt tror er virkelige. Det er ikke dig, der handler. Du er blot Vidnet,
Betragteren! Al din radvildhed er opstaet som resultat af det selvbedrag, der far dig til
at fgle, at det er dig, der handler, af din selviskhed og din fglelse af ‘'min-hed'! Leer
Brahmam at kende! Udfgr alle handlinger, men forsag frugterne. Det er langt bedre at
forsage frugten end at undlade aktiviteten. Karmayoga er Karma-sanyasa langt
overlegen.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Dhyanayoga er imidlertid bedre end begge disse. Jeg skal forteelle dig hvorfor. Jeg
fortalte dig ferst om Karmayoga, fordi Karmayoga er fundamentet for Dhyanayoga. Jeg
holder meget af dem, der giver afkald pa frugten, nar de udgver Karma. De er sande
Sanyasi'er. Det er eegte forsagelse. Jeg har ingen sympati for dem, der undlader at ofre
til ilden, som afstar fra enhver handling undtagen at spise og sove og leenges efter
sansemeaessige glaeder, og som opfgrer sig som Kumbhakarna's sleegtninge. De er
dovne, og de gder tiden bort. Dovhe mennesker kan ikke komme Mig neaer. Den, der ikke
holder op med at forfglge sine gnsker, bliver aldrig Yogi, uanset hvor megen Sadhana
han end matte udgve. Det er udelukkende den, der omhyggeligt sgrger for at undga at
blive bundet af sanserne, og som ikke knytter sig til sine handlingers frugter, der kan
blive Sarva-sanga-parithyaagi (en der har gjort sig fri af alle band).

Det er kun muligt at opna Dhyanayoga pa baggrund af Nishkaama-karma. Dersom
sindet ikke er bragt under kontrol og ikke er lydhgrt over for dine befalinger, sa kan det
blive din veerste fjende. Laer derfor at blive herre over sanserne ved at leve alene. En
hest uden tgjler, en treekokse, der ikke er vant til aget, og en Sadhaka, der ikke
behersker sine sanser, er som en flod uden vand. Den form for Sadhana er det rene
spild.

Arjuna, se at komme i gang! Udgv Dhyanayoga. Beslut dig for ved hjeelp af denne Yoga
at blive herre over sanserne og udgv den stgt, systematisk og regelmeaessigt. Udgv den
pa et bestemt sted og tidspunkt og undlad at eendre tid og sted efter
forgodtbefindende. En regelmaessig metode er ngdvendig for denne Yoga. Overhold den
omhyggeligt. Lav ikke om pa den, som det nu tilfeeldigvis behager dig, thi det vil
medfgre sgrgelige resultater. Denne Yoga farer ikke til noget som helst for den, der
spiser for meget, og som derfor bliver slgv af at fordgje faden, eller for den, der spiser
for lidt, og derfor bliver udmattet. Den fgrer heller ikke til noget for den, der sover enten
for meget eller for lidt, for den, der udgver Dhyana alt efter hvilket lune, han er i, det vil
sige, at han den ene dag bruger mange timer til Dhyana, fordi han ikke har andet at
tage sig til, og en anden dag kun symbolsk udgver Dhyana, fordi han nu har travit.
Dhyana gavner heller ikke den, der giver de seks indre fjender (Kama, Krodha og de
gvrige) frit spillerum, ej heller gavner Dhyana den, der ikke gleseder sine foraeldre og i
saerdeleshed sin moder, og den gavner frem for alt ikke den, der tvivler og har ringe tro
pa Gud eller den Guru, han har valgt og givet plads i sit hjerte.

Sindet hos den, der mestrer Yoga, bgr veere som et lys, der breender roligt i en
vindueskarm, der er fri for treek. Nar som helst der opstar selv den mindste uro i sindet,
skal du sgrge for at deempe denne uro og ikke tillade sindet at flakke hid og did. Du bgr
udvikle den form for bevidsthed, hvor du oplever, at du er til stede i alt og alle, og den
falelse af Enhed, hvor du oplever, at alt og alle er i dig. Du kan da pabegynde en hvilken
som helst form for Yoga og opna succes. Du er da hinsides enhver skelnen mellem ‘'jeg’
og 'andre' og mellem Atma og Paramatma. Andres glaeder og sorger vil da ogsa veere
dine. Du kan da ikke ggre andre fortreed. Du er da i stand til at elske og tilbede alle med
den fulde erkendelse af, at de er Sarveswara." Herren Krishna erklserede, at de, der har
ndaet denne Tilstand i sandhed er de hgjest udviklede Yogi'er.

Arjuna er imidlertid fuld af tvivl, og han beder om en forklaring, sa han kan blive
overbevist. Han siger, "Krishna! Alt det, Du har sagt, lyder rigtigt, og jeg kan udmeerket
forestille mig, at denne Yoga ma veere en kilde til Ananda for dem, den lykkes for, men
den er meget vanskelig og ikke for almindelige mennesker. Denne Yoga, hvor man skal
mgde alt med samme sind (med Samathwam) er fyldt med vanskeligheder selv for den
fuldt udrustede Sadhaka. Hvad s& med alle os andre, der jo blot er almindelige
aspiranter? Er den overhovedet mulig for os? Krishna, er det nu helt sa let at opna
kontrol over sindet? Ak, nar sindet treekker af sted med os, er det sterkere end en

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

elefant. Det er lunefuldt. Det er meget steedigt og ulydigt. Det er en sand djaevel. Man
kan aldrig fastholde det et bestemt sted. Forsgg pa at fange og teemme sindet svarer til
at ville fange vinden eller fa vandet til at lgsbe opad. Hvordan kan man pabegynde Yoga
med et sddant sind? Det ser ud til at veere lige sa vanskeligt at opna kontrol over sindet
som at udgve denne Yoga. Krishna! Det, Du foreslar, er umuligt. Der er ingen, der formar
at fglge Dine Anbefalinger.”

Krishna begyndte at smile, da Han hgrte disse ord. Krishna svarede, "Arjuna, du kender
sindets natur og har beskrevet det pa en ganske udmeaerket made. Det er dog ikke
nogen umulig opgave. Sindet kan bringes under kontrol, hvor umulig opgaven end kan
forekomme. Du kan blive herre over sindet gennem systematisk treening (Abhyasa),
gennem usvigelig malrettet gennemfarelse af grundig analyse (Vichara) og ved
fremelskelse af ikke-tilknytning (Vairagya). Uafbrudt treening ggr det muligt at lgse en
hvilken som helst opgave. Stol pa Gud og udgv din Sadhana i vished om, at du har
evnerne og Naden, thi da bliver alt legende let.

Derfor vil enhver, der med beslutsomhed pabegynder denne Sadhana, na det hgjeste
Mal, der kun kan nas af de sjeele, der er blevet forvandlede gennem mange livs
bestraebelser. Arjuna, husk pa, at de, der har opnaet Yoga, befinder sig pa et hgjere trin
end de, der blot behersker den rituelle Karma. Streeb derfor efter at blive Yogi for at
opna denne ophgjede og hellige status. Det er dog ikke alt, thi der findes en tilstand,
der er endnu mere ophgjet end denne Yoga. Den, der fylder hele sin bevidsthed med
Mig, som inderligt mediterer pa Mig, og som udelukker alt andet, han er naet hgjere
end alle andre. Han er Maha-yogi.

Dhyana Yoga og Jnana Yoga er begge indre, andelige gvelser, og de er begge baseret
pa Sadhana og Bhakthi. Uden disse er begge disse Yoga'er uopnaelige, og dine
bestraebelser vil ikke beere frugt. Dersom Sadhaka'en ikke besidder dem, er han som en
robot uden liv, og han kender da ikke sit mal. Den fgrste forudsaetning er en dybt
rodfeestet Prema til Gud. Hvordan kan du fremelske den? Det kan du ved at leere om
Herrens Herlighed, Straleglans, Vaesen og Kendetegn, ved at leere Hans Swabhava og
Swarupa at kende. Det er grunden til, at Jeg nu forteeller dig om disse. Jeg skanker dig
al den visdom, der er at finde i Sastra'erne, og Jeg supplerer den med den indre
oplevelses Visdom. Veer klar over, at der da ikke er mere for dig at leere. Der er kun fa
ud af tusinde aspiranter, der straeber efter at opna denne Jnana, og blandt disse fa er
der blot enkelte, der nar Malet. Det er ikke alle, der begynder, der nar Malet.

Arjuna! Veer klar over, at der i Universet ikke er noget, der er mere ophgjet end Mig. Alt
og alle er knyttet til Mig som perler pa en snor. De fem elementer samt Manas, Buddhi
og Ahamkaram udggr de otte aspekter af Prakrithi, der har skabt Sthula-sukshma
Prapancha, det vil sige savel den grove fysiske som den finere verden. De kaldes under
et for A-paraa Prakrithi. Der findes tillige en anden Prakrithi, der er forskellig fra denne.
Den kaldes Paraa-prakrithi. Den er hverken Sthula eller Sukshma. Det er den
Chaithanya, der bor i Jivi'en. Selve denne Jagath er dens leengsel.

Gud skabte fgrst den grove fysiske verden, og derefter tog Han som Jiva ved hjeelp af
Sin Chaithanya ophold i den, hvilket bevirkede, at den blev Chith. Det forteelles tydeligt
I Veda'erne. Du skal anse A-paraa Prakrithi for at veere Parameswara's Swabhava og
anse Paraa-prakthi for at veere Hans Swarupa . Teenk over disse forhold, Swabhava og
Swarupa, og forstd dem til bunds. Den grove, fysiske verden er ngdt til at adlyde
Chaithanya, der er Sarvaswathanthra, det vil sige, at Chaithanya er den fuldkomne og
evigt frie Herre.

Ordet Jivi betyder den, der tager Prana til sig. Ved hjeelp af sin intelligens og sine evner

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

holder Jivi‘en fast i Prana'en. Jivi'en er den Antharyamin, der er treengt ind i alt og alle,
og som opretholder alt. Paraa-prakrithi er altsa blot selveste Paramatma. Men Alt, der
manifesterer sig med den samme Chaithanya, skal anses for at veere En og den Samme.

Jada og Chaithanya er de to ngdvendige grundlag for hele Skabelsen. De er det samme
som Prakrithi og Purusha. Chaithanya-sakthi manifesterer denne verden ved hjaselp af
sin egen Swakarma, nar den neerer tanker om Bhoga. Jada antager Deha's form. De er
begge dele af Min Natur. Husk pa, at det er Mig, der som Eswara ved hjeelp af dem
virker som Skaber, Opretholder og Nedbryder. Der findes intet andet end Mig. Der er
ikke nogen anden Virkelighed end Mig. Jeg er den Fgrste Arsag. Jeg er den Oprindelige
Substans. "Jeg er En; lad Mig blive Mange!" P& denne made besluttede Jeg Mig for at
blive til al denne Mangfoldighed, der betegnes med ordet Srishti. Denne beslutning
pavirkede og motiverede Mayasakthi og resulterede i Mahath-thathwa. Det var det
farste trin i udviklingen af Prakrithi.

Dersom man leegger et frg i jorden og vander det, sa vil frget i lgbet af et par dage suge
vand til sig og svulme op. Frget er endnu ikke begyndt at spire, men den fgrste
forandring har fundet sted. Mahath-thathwam er en lignende form for forandring. Det
naeste, der sker, er, at der i overensstemmelse med Guds Vilje udvikles en lille spire.
Det kaldes Mahadahamkaram. Nu vokser der fem blade frem fra spiren. De er de fem
elementers subtile egenskaber. Hele denne Jagath er det samlede resultat af disse
otte, der er: Prakrithi Sakthi, Mahath-thathwam og Ahamkaram samt
Panchabhutha'erne, de fem elementer.

Top

Kapitel 12: Alt er Brahmam

"Glem ikke, at denne A-paraa Prakrithi, som Jeg taler om, blot er en manifestation af
Min Sakthi, af Min Herlighed. Overfladisk set, nar man udelukkende benytter
Sthuladristhi, det grove, fysiske syn, sa forekommer dette Univers at veere en stor
mangfoldighed. Det er imidlertid ikke tilfeeldet. Der er i det hele taget ikke denne
mangfoldighed. Antha-karana, den indre bevidsthed, leenges efter Enheden, og det er
den sande Dristhi. Nar det indre syn fuldt og helt er gennemtraengt af Jnana, sa vil hele
Jagath, hele skabelsen, blive erkendt og oplevet som veerende Brahmam og intet andet.
Det er derfor ngdvendigt at leere den indre bevidsthed udelukkende at beskeeftige sig
med Jnana."” Denne Jagath er helt opfyldt af Jagad-isa. Skabelsen er intet andet end
Skaberen i netop den Form. Isavasyam Idam Sarvam (alt dette er Gud), siger man.

Selv om der i virkeligheden kun er denne Ene, sa fremtraeder Den som en
mangfoldighed. Lad os i forbindelse med disse Ord fra Krishna minde os selv om et
bestemt eksempel. Vi spadserer en tur om aftenen i skumringen og kan pa grund af
mgrket kun svagt skimte omgivelserne. Der ligger en tovstump hulter til bulter pa
vejen. Enhver, der ser tovstumpen, danner sig sin egen opfattelse af, hvad det er for
noget, skgnt det blot er en tovstump. Der er en, der treeder hen over den, fordi han tror,
det er en blomsterkrans. En anden treeder pa den, fordi han tror, at der blot har lgbet
lidt vand der. En tredje tror, det er en ranke, der er faldet ned pa vejen fra et tree. Og
der er ogsa nogle, der bliver bange, fordi de tror, det er en slange. Er du enig det?

| Maya's tusmgrke manifesteres Parabrahmam, der er Arsagen til al denne
tilsyneladende veeren, som Prapancha i form af en mangfoldighed af navne og former
uden dog Selv at underga nogen forandring. Parabrahmam forbliver hele tiden Sig Selv
og udelukkende Sig Selv. Tovstumpen kan forekomme at vaere mange forskellige ting.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Den fremkalder mange forskellige fglelser og reaktioner hos forskellige mennesker. Den
er blevet arsag til en stor mangfoldighed, men den forandres aldrig til alle disse mange
ting. Den forbliver, hvad den er - en tovstump. Den er hele tiden den samme. Den bliver
ikke til en blomsterkrans, til lidt vand, til en ranke eller til en slange. Man kan
fejlopfatte Brahmam pa mange mader, men Brahmam forbliver udelukkende Brahmam.
Brahmam er det eneste sande Grundlag for alle disse forskellige opfattelser. Ganske
som der er en snor i en blomsterkrans og et fundament under en bygning, saledes er
det Brahmam, der gennemtraenger og binder denne krans af Jivi'er sammen. Og det er
Brahmam, der er Fundamentet for Prakrithi. Leeg maerke til, at snoren og fundamentet
ikke er synlige. Man ser blot blomsterne og bygningen. Det betyder ikke, at de ikke
eksisterer. | virkeligheden er de grundlaget for blomsterkransen og bygningen. Hvis du
teenker lidt over det, bliver du klar over, at de er der, og du forstar da at veerdseette
dem. Hvis du derimod ikke ggr den indsats, sa leegger du ikke maerke til dem. Teenk dig
grundigt om, og du bliver da klar over, at der er en snor, der holder blomsterne sammen,
og at fundamentet er skjult i jorden. Lad ikke Aadheya’'en (det der bliver holdt eller
stattet) forlede dig til at fornaegte Aadhaara'en, der er Den, der er Grundlaget, Stgtten.
Dersom du beneaegter det, sa leerer du ikke Sandheden at kende, og du fastholdes i dit
selvbedrag. Teenk dig godt om og anvend din skelneevne. Derefter kan du tro og opleve.

Alt det sete har et usynligt Grundlag. Den bedste made at erkende det pa er at anvende
sit intellekt til grundig analyse, og det bedste bevis er egen erfaring. De, der har erfaret
det, har ikke brug for nogen forklaring.

Det veesen og de kvaliteter, de enkelte perler har, er uden nogen betydning. De bgr ikke
distrahere os. Ret i stedet opmarksomheden mod den indre Virkelighed, mod Brahmam,
der er Grundlaget for alle perlerne. Det er det, der er den vaesentlige opgave. Der kan
veere mange forskellige blomster i en blomsterkrans. Der kan endog veere helt
almindelige blomster (tamasiske Jivi‘er). Der kan veere mere prangende blomster
(rajasiske Jivi'er). Der kan ogsa veere fine, enkle blomster (satviske Jivi'er), men selve
snoren, selve Grundlaget, Paramatma, er uafhaengig af alle disse blomster. Den er
hinsides alle former for pavirkning. Den er Sathya, Nithya og Nirmala.

Uden en snor kan blomster ikke danne en blomsterkrans. Pa tilsvarende vis forener
Brahmam alle Jivi‘er. Det er ikke muligt i nogen ting eller substans at adskille disse to.
Brahmam gennemtraenger alt og alle. De fem elementer er intet andet end
manifestationer af Brahmam. Brahmam er den indre Bevaeggrund, der ikke erkendes af
dem, der kun leegger meerke til overfladiske forhold. Brahmam er med andre ord
Antharyamin. Det er grunden til, at Krishna sagde, "Jeg er vandets Rasa, Solens og
Manens Prabha, Straleglans, Veda'ernes Pranava, Lyden i Akasa, og menneskets
Pourusham (heltemod, eventyrlyst og streeben).”

Lad os beskaeftige os med den netop omtalte Pranava. Krishna erkleerede, at Pranava
er selve livskraften i Veda'erne, er du med? Det siges, at Veda'erne er An-aadi, det vil
sige, at de er uden nogen form for begyndelse. Det siges, at Pranava er Veda'ernes
livsande. Veda'erne er selv hinsides nogen form for begyndelse. Veer klar over, at
Pranava er det subtile grundlag, den bagved liggende form for alle partikler og stoffer i
hele Universet.

Hver eneste genstand i Universet har to aspekter: Nama og Rupa, det vil sige navn og
form. Dersom du fjerner disse to, sa er der ikke leengere nogen Prapancha, noget
Univers. Formen er da ikke leengere Prapancha, Universet. Navnet undfanger og
behersker formen. Rupa er afhaengig af Nama, sa hvis du teenker dig grundigt om, kan
du finde ud af, hvilken af disse to, der 'lever' leengst. Nama er Nithyam, Rupa er A-
nithyam. Lad os som eksempel teenke pa de mennesker, der har udgvet forskellige,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

gode gerninger. De har maske bygget hospitaler, skoler, templer eller steder, hvor man
kan tilbede Gud. Selv nar deres former ikke leengere er synlige, sa bevarer deres navne
og deres bergmmelse en plads i menneskehedens hukommelse, ikke sandt? Nama
varer ved, men Rupa er her kun en kort tid.

Der er utallige Nama'er og Rupa'er, men der er i denne forbindelse én ting, du skal
teenke over. Det er noget, alle oplever hver dag. Det geelder for en Pundit som for en
uvidende person. Dette 'noget’ er Akshara'er, bogstaverne. Telugu har 52 bogstaver.
Engelsk har blot 26. Selv om du samler hele den litteraere produktion, der findes pa
Telugu eller engelsk, i store bunker, og bunkerne bliver til et stort bjerg, sa bestar det
hele udelukkende af de 52 Telugu bogstaver eller af de 26 engelske bogstaver. Du kan
ikke finde et eneste andet bogstav.

Helt tilsvarende findes der i menneskets krop seks nervecentre, der alle er formede
som lotusblomster. Alle disse lotusforme har et bogstav, en lyd, knyttet til hvert eneste
kronblad. Disse kronblade danner deres egen karakteristiske lyd, nar de bevaeger sig,
ganske som de sma metalblade i et harmonium gar det, nar de bevaeges. De, der
forstandigt teenker over dette udsagn, kan udvikle tvivl, for dersom disse kronblade
beveeger sig, hvad er det da, der bevaeger dem? Jo, den kraft, der beveeger dem, er
Anaahathadhwani, den oprindelige lyd. Denne lyd udmeerker sig ikke frem for andre, og
den er ikke til at skelne fra andre lyde. Denne lyd dannes uden nogen form for
anstrengelse og uden nogen bevidst villen. Det er Pranava. Som perlerne pa en snor er
alle bogstaver og de lyde, de repraesenterer, gennemtraengt af Pranava. Det er
meningen med Krishna's Udtalelse om, at Han er 'Veda'ernes Pranava'. Krishna's
Budskab er, at du skal lade dit sind opfylde af Pranava, der er det universelle Grundlag.

Sindet har en medfgdt tilbgjelighed til at blive opslugt af hvad som helst, det kommer i
bergring med. Det leenges efter det. Derfor er det hele tiden hvilelgst og uroligt, men
ved hjeelp af vedvarende treening kan det ledes mod Pranava og leere at blive forenet
med Pranava. Det bliver tillige naturligt tiltrukket af lyd. Det er grunden til, at sindet
lignes ved en slange. En slange har to primitive tilbgjeligheder: dens made at bugte sig
af sted pa, og dens tilbgjelighed til at hugge ud efter alt, den mgder pa sin vej.
Mennesket har ogsa disse to egenskaber. Han sgger ligeledes at kommer til at besidde
alt det, han ser, og han beveaeger sig heller ikke den direkte vej.

En slange har imidlertid én prisveerdig egenskab. Uanset hvor giftig og dgdbringende
den end matte veere, sa spiler den sin haette ud, glemmer alt andet og fortaber sig
fuldsteendig i slangeteemmerens musik, nar den hgrer de sgdmefyldte toner. Pa
tilsvarende vis kan mennesket gennem gvelse opnd Forening med Pranava's
Lyksalighed. Sabdopasana er den vigtigste metode til virkeligggrelse af Paramatma, der
er Veda'ernes Pranava. Han er ikke forskellig fra Sabda. Det er derfor, Herren har sagt,
at Han er menneskets Pourusha. Pourusha er menneskets livgivende kraft, menneskets
Prana. Uden den har mennesket ikke nogen indre drivkraft eller noget gdpamod. Uanset
hvor steerk kraften i tilskyndelserne fra tidligere liv end er, sa er den ngdt til at give
efter over for den styrke, der er at finde i Pourusha’'s evne til at sgge nye oplevelser og
nye mal. Det uvidende menneske bliver vildledt til at forbande sin skaebne, fordi han
ikke kender disse muligheder. Han forbander de uundgaelige resultater af det, han
frygter ma veere Prarabdha.

Alle er ngdt til at anvende Pourusha, thi uden denne styrke er det ikke muligt at leve.
Livet bestar af kamp, streeben og resultater. Gud har skabt mennesket, for at han kan
benytte sin evne til at anvende Pourusha og derigennem opna sejr. Formalet for
mennesket er ikke, at han blot skal fylde maven, veere en byrde for Jorden og opfagre sig
som et dyr, der er slave af sine sanser. Guds Formal er ikke at skabe en horde

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

dagdrgmmere og driverter, der afskyr hardt arbejde, og som antager uhyggelige former,
fordi de bliver federe og federe. Gud skaber ikke mennesket med den hensigt, at han,
mens han lever, skal ignorere Skaberen, fornaegte Atma, beveege sig omkring som et
andet dyr, tillade at savel intelligensen som skelneevnen gar til spilde og leve uden
mindste gran af taknemlighed over for Giveren af alle de gaver, han forteerer og nyder!

Prakrithi straffer ligeledes dem, der udnytter hende til deres egen selvforherligelse. De
siger, "Det her er min, det der er ogsa min, og det der tilhgrer dem, der tilhgrer mig."
Dem, der bryder hendes love, straffer hun hardt. Det er grunden til, at Krishna meget
detaljeret gjorde rede for Upasana, tilbedelse, thi Upasana bestar i at anvende Prakrithi
til at nd Gud, der transcenderer Prakrithi.

"Arjuna, mange mennesker, der er ivrige efter uforstyrret at kunne tilbede Mig, sgger
dybt ind i skovene. Det er en vanvittigt handling. Der er ingen grund til at sgge ind i
skovene, som om Jeg udelukkende skulle veere til stede der. Der findes intet sted, hvor
Jeg ikke er, og der findes ingen Form, der ikke er Min. Jeg er de fem elementer: jord,
vand, ild, luft og rum. Kan du finde noget sted, hvor et af disse elementer ikke er til
stede? Der er ingen grund til at opsgge noget seerligt sted for at kunne opleve Min
Neerhed og Herlighed, thi Jeg er Alt, og Jeg er til stede overalt i al Evighed. Jeg er
ildens braendende Vaesen. Jeg er Livet i alle levende veesener. Jeg er de steerkes
Styrke, den form for styrke, der er hinsides gradighed og begaer. Det er Mit Vaesen, der
tilskynder de levende veesener til at gnske sig forhold og midler, der er i
overensstemmelse med Dharma.

Nar Jeg siger styrke, mener Jeg naturligvis intellektets formaen, Buddhibalam. Denne
verden kender til mange former for Balam. Der er Dhanabalam, der er den formaen,
rigdom kan give, Vidyabalam, der fglger af lserdom, Janabalam, der er en fglge af at
vide, at man har mange tilhaengere, Manobalam, der er et resultat af beslutsomhed,
Dehabalam, der blot skyldes fysisk formaen, samt mange andre former for formaen. Du
skal anse alle disse for at vaere Mine, for Jeg er Parameswara. Al denne formaen skal
dog veere hinsides Kama og Raga, begeaer og tilknytning. Dersom Kama og Raga er til
stede, sa bliver det dyrisk formden, ikke guddommelig Formaen. Det er da Pasu-balam
og ikke Pasu-pathi-balam.

Kama er begeer efter at besidde et eller andet, og dette begaer er sa staerkt, at man
bliver ved med at teenke pa det gnskede og begeere det, selv om der ikke er nogen
mulighed for at sikre sig det. Raga er den fglelse, der siger, at man er ngdt til at eje en
bestemt ting, ogsa selvom det er klart, at man ikke kan beholde den ret leenge, fordi
den jo er en flygtig ting. Raga er afledt af ordet Ranjana. Ranjana betegner evnen til at
skaenke gleede. Enhver form for formaen, der er forurenet af Kama eller Raga, er ikke
veerdig til at blive kaldt Guddommelig.

Om anvendelsen af de forskellige former for Balam medfgrer noget godt eller noget
ondt, afhaenger af den made, ejeren bruger dem pa. Lad os tage rigdom som eksempel.
Dersom et ondt menneske bliver velhavende, s& medfgrer det forfaengelighed, stolthed,
ondskabsfuldhed og ringeagt for andre. Dersom et godt menneske bliver velhavende, sa
benytter han sin rigdom til godggrenhed og til gode gerninger. De onde benytter fysisk
styrke til at skade andre, hvorimod de gode benytter denne styrke til at beskytte
andre."

Laeg i denne forbindelse maerke til et andet forhold. Krishna sagde, at selv Krodha
(vrede) og Lobha (gradighed), der er i overensstemmelse med Dharma, er forskellige
udtryk for det Guddommelige. Lad os derfor i stedet for at blive ved med at gentage det
samme her fastsla, at alle faglelser og alle former samt alt og alle stammer fra den selv

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

samme guddommelige Veerens Paraa og A-paraa Natur. Du er imidlertid ngdt til at
veaenne dig til at opleve Guds Form i de hgjere former for fglelser, former og veesener for
at blive i stand til at opleve mere subtile fornemmelser og sedlere fglelser. Du skal dog
ikke begynde at tro, at det udelukkende er den hgjere verden, der er guddommelig, og
at den lavere verden ikke er det. Det er nemlig forkert. Den objektive verden med alle
dens satviske, rajasiske og tamasiske ting samt alle dens reaktioner og impulser med
mere stammer fra Gud. Du kan fgrst fremelske og opna denne overbevisning, nar du
grundigt har gennemtaenkt dette forhold og har faet denne sandhed bekreaeftet.

Herren har erkleeret, "Arjuna! Alt dette kommer fra Mig, og alt dette er i Mig, men Jeg er
ikke afhaengig af noget af alt dette. Husk det! Jeg er ikke knyttet til noget af alt dette.”
I denne forbindelse findes der to forskellige synspunkter. Der er Jivi‘ens synspunkt, og
der er Guds Synspunkt. Jivi'en oplever, at enten er noget godt, eller ogsa er det slet.
Han oplever dualiteter. Gud derimod indeholder ingen dualiteter. Nar alt er Gud, nar
Gud er den iboende Atma i alt og alle, hvordan skulle verden da kunne opdeles i to
kategorier: en god og en slet?

Dette forhold kan fremkalde nogen tvivl hos almindelige mennesker, for Gud siger jo, at
alt er kommet fra Ham, at Han er den oprindelige Arsag til alt, hvad enten det er godt
eller ondt. Gud siger dog samtidig, at Han hverken er bundet eller pavirket af
resultaterne eller manglerne ved alt det, der kommer fra Ham. Gud erkleerer, at Han
ikke har nogen forbindelse til alt dette, og at Han er haevet over og hinsides alt det, Han
er Arsag til.

Heraf kan du maske drage den slutning, at mennesket heller ikke pa nogen made er
ansvarlig for det gode eller onde, som Gud frembringer gennem ham, at menneskets
sande Vaesen er hinsides savel godt som ondt, og at alle menneskets handlinger,
uanset hvor onde de er, fundamentalt set er foranlediget af Gud Selv, thi mennesket
kan ikke pasta, at der er nogen handling, der er hans egen. Det er sandt nok, men din
overbevisning om, at du ikke er den, der udfgrer disse handlinger, og at det er Guds
Vilje, der kommer til udtryk gennem dig, skal veere vedholdende, oprigtig, dybt
rodfeestet og urokkelig. Der skal ikke veere det mindste spor af jeg-bevidsthed tilbage.
Hvis det er tilfeeldet, sa& har et sddant menneske helt klart naet livets hgjeste Mal. Han
har opnaet den hgjeste form for velsignelse. Du skal erkende den Sandhed, og du skal
blive fast forankret i den Visdom. Den, der har fremelsket den overbevisning, at alt
dette er Gud, og som ikke har noget forhold til eller sleegtskab med den materielle
verden, men som lever hinsides den, han er Sathya-jivi. Et sddant menneskes ophold
her har veeret umagen veerd.

Ord i sig selv gavner imidlertid ingenting. Du kan som en papeggje gentage bestemte
saetninger, du har hgrt mange gange, for eksempel sesetninger som, "Alt tilhgrer Gud",
"Jeg er blot en marionetdukke, og det er Ham, der holder traddene og far mig til at
danse, som Han vil" eller "Intet er mit, og jeg udfgrer blot Hans Vilje". Men hvordan
opferer du dig seedvanligvis? Nar en handling er rosveerdig, sa siger du, at det er din,
men nar en handling er dadelveerdig, sa siger du, at det var Gud, der tilskyndede den!
Du proklamerer for alle og enhver, sa ofte at du bliver haes, at dine egne bestraebelser
har skaffet dig sere, bereammelse, hgj rang, magt, en hgj position i samfundet, ejendom
og besiddelser samt faerdigheder og store resultater. Nar det derimod drejer sig om at
indremme, at dine handlinger har medfgrt vansere og nederlag, at de har veeret onde og
forkerte, sa holder du bekvemt Gud ansvarlig, idet du siger, "Jeg er blot et instrument i
Hans Haender. Han er min Herre. Jeg er blot et redskab.” Denne vane har mennesket
tillagt sig i1 vore dage, nej, det er blevet en modesag. Folk svinger frem og tilbage fra
'Jjeg’ til 'Gud' ganske som pendulet i et ur. Det er ren og skeer uvederhaeftighed. Det er
indholdslgs, andelig humbug.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Bade tanke, ord og gerning skal veere gennemtraengt af den faste overbevisning, at alt
dette er Hans Leg. Det er den sande vej. Det er en menneskelig svaghed at opdele ting
og foreteelser som vaerende gode eller onde. Det er helligbrgde at tilleegge Gud den
egenskab. Det kan af og til se ud, som om Gud ogsa lider af denne svaghed, men det er
en forbigdende tilstand, en sky, der skjuler Hans Herlighed. Det er ikke en varig
skavank ved Ham.

Skent Guna'erne kommer fra Gud, sa pavirker de ikke Gud. Der kommer rgg fra ild, men
ragen pavirker ikke ilden. Skyerne dannes oppe i himlen og beveaeger sig omkring
deroppe, men de pavirker ikke himlen. Alle er som perler knyttet til Ham, men Han er
Fri og Uafheengig. Han er Universets Fundament, men Han har intet behov for Universet
som fundament.

Lad os som et eksempel betragte noget kleede. Klaede er dannet af garn, det er
afheengigt af garn, men garnet er ikke afhaengigt af kleedet. Garnet er ikke knyttet til
kleedet, og det bliver ikke pavirket af kleedet. En krukke er afhaengig af ler, men ler er
uafhaengigt. Klaedet bestar af garn, og krukken bestar af ler. Leret svarer til Brahmam,
og krukken svarer til Prakrithi. Garnet svarer til Brahman, og kleedet svarer til Prakrithi
(dette univers af Namarupa, af stor mangfoldighed). Hvis du ser bort fra formen og
navnet, s er krukken udelukkende ler, og dersom du ignorerer kleedets form og navn
og leegger meerke til det, klaedet bestar af, s indser du, at det blot er garn. Uden ler
ingen krukke, og uden garn intet klesede. Og tilsvarende uden Brahmam ingen Prakrithi.
Det er mere rigtigt at sige, at alt dette er Brahmam, end at sige, at Brahmam er i alt.
Det er mere storsldet at forestille sig Brahmam som Sarva-aadhaara, altings Grundlag,
end at forestille sig Brahmam som Sarvabhutha-antharaatma, alle veeseners indre
Virkelighed. Det er Sandheden.

Top

Kapitel 13: Maya og de fire Former for Bhakthi

Dette Univers er som et bygningsveerk, hvor Paramatma, Guddommen, er Fundamentet.
Det forste ser ud til at veere virkeligt, det andet er Virkeligt. Folk ignorerer Grundlaget
og higer efter det, der hviler pa Grundlaget. De giver sig ikke tid til at fundere over,
hvordan det ‘understgttede’ skulle kunne eksistere uden et Grundlag! Dette er ligeledes
et udtryk for et forkert syn pa verden. Nar denne Drishti-dosha bliver korrigeret, sa kan
man opleve Srishti-kartha'en. Det vil sige, at man, nar man bliver fri for denne
forvreengede opfattelse, kan erkende Skaberen af dette Univers.

Arjuna tog dette emne op med Krishna. Han spurgte, "Krishna, hvad er denne
forvreengede opfattelse af verden helt preecis? Veaer venlig at forteelle mig detaljeret om
den." Han gnskede tillige at fa at vide, hvordan denne svaghed opstar, og hvordan den
udvikler sig. Nu er Arjuna ikke som folk er flest, for han nikker ikke bare samtykkende
til hvad som helst, han far fortalt. Han har mod nok til at afbryde Krishna midt i en
forklaring, hvis han begynder at fa tvivl. Han besad det ngdvendige mod og den
ngdvendige udholdenhed. Han blev ved, indtil Krishna gav ham et svar, der stemte med
hans egen erfaring, og som var i overensstemmelse med Sastra’'ernes leerdom. Gud
svarede ham derfor straks med smil pa leeben!

Med hensyn til den forvreengede opfattelse, havde Krishna svaret parat. Han sagde,

"Arjuna, hgr nu godt efter! Maya, der kaldes bleendveerk, er aktiv mellem Mig og denne
verden. Det er sandt at sige meget vanskeligt for mennesket at gennemskue Maya, thi
Maya tilhgrer ogsa Mig, og Maya er gjort af det samme materiale. Du kan ikke sige, at

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Maya er adskilt fra Mig. Maya er skabt af Mig, og Maya er under Min Kontrol. Maya kan
fa selv den steerkeste til straks at flygte over hals og hoved. Du undrer dig maske over,
hvorfor Maya er sa sveer at overvinde. Det er ifglge sagens natur ikke nogen let opgave.
Det er udelukkende dem, der fuldt og helt er Mine Hengivne, der er i stand til at
overvinde Maya. Arjuna, tro ikke at Maya er noget haesligt, der er kommet et eller andet
sted fra. Maya er en egenskab ved sindet. Den far dig til at glemme den sande og evige
Paramatma, og den far dig i stedet til at veerdseette mangfoldigheden af navne og
former. Den medfgrer, at du fejlagtigt tror, at kroppen er Selvet, i stedet for at du tror,
at du er den Iboende (Deha'en i stedet for Dehi'en). Maya er ikke noget, der var, og som
senere Vil forsvinde, og den er heller ikke noget, der ikke var, og som sa dukkede op.
Maya hverken var, er eller vil veere.

Maya er en betegnelse for et ikke-eksisterende faenomen, men dette ikke-eksisterende
blev synligt. Maya er som en luftspejling i grkenen, hvor man ser vand, der hverken er
der, eller har veeret der. Den, der kender sandheden, ser det ikke. Det er udelukkende
dem, der ikke kender grkenen, der bliver tiltrukket af det. De lgber hen mod det og
oplever sorg, udmattelse og fortvivielse. Maya knytter sig til den, der hjselper Maya til
at udvikle sig, ganske som nar det i et veerelse bliver mgrkere og mgrkere, og magrket
da skjuler selve veerelset, eller som nar andemad pa vand, og vandet bliver skjult, eller
som nar gra steer udvikler sig i gjet og afskeerer synet. Maya overmander de tre Guna'er
og de tre guddommelige Veaesener. Det vil kort og godt sige, at alle, der identificerer sig
med det begreensede, med det, der har navn og form, med det individuelle, bliver
pavirket af Maya. Det er denne Jiva-branthi (identifikation med Jiva'en), der er arsag til
det. Thathwa-branthi (identifikation med Thath og Thwa, med den Helhed, der udggres
af Denne og dette) fjerner Maya. Maya skjuler Thathwa, men Maya har ingen magt over
dem, der har erkendt denne Thathwa.

Arjuna, du finder maske pa at spgrge Mig, om denne Maya sa ikke har tilsmudset Mig,
som Maya kommer fra, nar nu Maya gennemtraenger og skader selve det sted, hvor
Maya udvikler sig. Det er ganske naturligt at fa en sadan tvivl, men det er en helt
ubegrundet tvivl. Maya er arsag til hele denne Jagath, men Maya er ikke arsag til Gud.
Jeg er den Myndighed, der anvender Maya. Hele denne Jagath, der er et resultat af
Maya, opfgrer sig i overensstemmelse med Min Vilje. Maya kan derfor ikke skade nogen
som helst, der hengiver sig til Mig, og som handler i overensstemmelse med Min Vilje.
Maya anerkender da ogsa deres autoritet. Den eneste made at overvinde Maya pa
bestar i at fremelske den universelle Jnana og i at genopdage din egen universelle
Natur, thi du tilleegger det Evige livets begraensning, og det er det, der er arsag til Maya.
Livets kendetegn er sult og tgrst. Kroppen er kendetegnet ved gleede og sorg,
tilskyndelser og forestillinger samt fgdsel og dgd. Alt det er An-atma, det, der ikke er
Atma. Det er ikke noget, der kendetegner den Universelle, Atma.

Maya bestar i at tro, at du, der er det Universelle, er begraenset og underlagt alle disse
egenskaber, der ikke er atmiske. Husk imidlertid pa, at Maya ikke vover at nzerme sig
den, der har sggt tilflugt hos Mig. Maya virker som en uoverstigelig stor forhindring for
dem, der retter deres opmaerksomhed mod Maya, men Maya vil fremtreede som
Madhava for alle, der retter deres tanker mod Gud. Man kan besejre Maya enten ved at
fremelske den holdning, at man selv og den ubegreensede Gud udggr en Enhed, eller
ved at fremelske den holdning, der bestar i fuldt og helt at overgive sig til Gud. Den
farste metode kaldes Jnanayoga, og den anden metode kaldes Bhakthiyoga.

Det er langt fra alle, der fgler en indre tilskyndelse til at overvinde Maya ved fuldt og
helt at overgive sig til Herren. Det er noget, der afheenger af mange livs opsamlede

gode og darlige frugter. De, der udelukkende har opsamlet 'negative' fortjenester, vil
forfglge flygtige, sansemaessige glaeder. De vil sgge fgde og forngjelser ligesom fugle

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

og dyr, og de tror, det er livets formal. De skeenker ikke Gud en tanke, de bryder sig
iIkke om gode menneskers selskab, de afholder sig fra at udgve gode gerninger. De
kommer til at leve som fredlgse uden for Guds Rige.

De, der har opsamlet gode fortjenester, streeber derimod efter at fremelske gode
karakteregenskaber, efter at udvikle aedle tanker og efter at kunne kontemplere pa
Guds Neerveer. De laenges efter Gud. Disse andeligt sggende bliver maske tiltrukket af
Gud, fordi de lider, eller fordi de er i ngd, eller fordi de gnsker laeerdom, eller fordi de
gnsker at opna Visdom. Men den kendsgerning, at de vender sig mod Gud for at sgge
lindring, viser, at de nu efter mange liv er begyndt pa den andelige vej."

Githa'en godkender ikke Sa-kama Karma'er, det vil sige handlinger, der udfgres med
det formal at fa gavn af dem, eller hvor resultatet er det vigtigste motiv. Det er
udelukkende Nishkaama Karma, der er i stand til at udfri dig fra selvbedrag. Nishkaama
Karma er handlinger, du udegver uden at bekymre dig om de fordele, de matte medfare.

I den forbindelse kan der opsta nogen tvivl med hensyn til Aartha-bhaktha'en, der jo
vender sig til Gud for at fa lindret sin smerte. Spgrgsmalet drejer sig om, hvorvidt en
sadan person kan kaldes en Bhaktha. Der findes ikke det menneske pa Jorden, der ikke
har et eller andet gnske. Alle er afhaengige af en eller anden for at fa sine gnsker
opfyldt. Er du enig? Det er forkert at have den slags materielle gnsker, men det er
endnu mere forkert at henvende sig til et andet menneske for at fa dem opfyldt. Artha-
bhaktha'en henvender sig ikke til et andet menneske, men derimod til Gud, som han
eerer og stoler pa. Det er udelukkende Gud, han bgnfalder, for at fa sine gnsker opfyldt.
Skent det er forkert at udvikle gnsker, s& undgar han den endnu stgrre synd, det er at
feeste lid til laverestaende formidlere. Derfor er han bedre, ikke sandt? Nar du bliver
klar over, at det afggrende ikke er, hvad du gnsker dig, men derimod hvem du
henvender dig til for at fa dit gnske opfyldt, sa forstar du, at denne indstilling er meget
bedre. Malet er Gud, og Gud er Giveren. Det er udelukkende Hans Nade, der kan
skeenke velsignelser. Du kan veere overbevist om, at Artha-bhaktha'en virkelig er
veerdig, nar han har fremelsket denne tro og tillid.

De tre fgrste kategorier af Bhaktha'er, der neevnes i Githa'en, er Artha'en, Artha-arthi‘en
og Jijnaasu’en, og de tilbeder alle Gud med en eller anden Form, som Paroksha. De
sagger Gud for at fa opfyldt deres gnsker eller n& deres mal. De vil naturligvis altid bede
til Gud og tilbede Gud, og de vil uafbrudt ihukomme Herren.

Den fjerde kategori, der naevnes i Githa'en, er Jnani‘en. En Jnani har Ekabhakthi. Alle
de gvrige har Anekabhakthi, og de har tilknytninger til de genstande eller tilstande, de
begaerer. Det er derfor, de ogsa har tilknytning til Gud. Deres hengivenhed er ikke alene
rettet mod Gud, men ogsd mod den materielle verden. En Jnani vil udelukkende lgfte
blikket for se Gud. Selv hvis han ggr det, s& ser han udelukkende Gud overalt. Det er
derfor, Gud har erklaeret, at Jnani'en er Ham kaerest. Gud gar naturligvis ikke forskel pa
nogen, men Prema er en abenbar egenskab hos dem, der har ndet Hans Naerveer, og
som lever der. Denne Prema er Prathyaksha, det vil sige, at den kan opleves og
erkendes direkte og umiddelbart. Man kan heraf udlede, at en Jnani er Gud neermest og
derfor er Ham keerest.

Det er naturligvis ildens natur at varme dig, nar du ryster af kulde, men hvordan skal
den kunne holde dig varm, hvis du ikke neermer dig den, men holder dig pa afstand?
Ganske tilsvarende skal de, der virkelig gnsker at fjerne den kulde, der stammer fra
verdslige lidelser, sgge Jnana's ild og forblive i Guds umiddelbare Neerhed. Jnana's ild
opnas ved Guds Nade.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

| deres bestraebelser forestiller Sadhaka'er sig ofte, at Gud er mindre fuld af Pragt, end
Han i virkeligheden er. De fgler, at Gud gar forskel pa syndere og helgener, pa gode og
onde samt pa Jnani'er og A-jnani'er. Det er udtryk for et forkert reesonnement. Gud
opdeler ikke mennesker pa den made. Dersom Han virkelig gjorde det, sa ville ingen
synder her pa Jorden kunne overleve Hans Vrede et eneste sekund. Alle kan leve her
pa Jorden, netop fordi Gud ikke skelner pa den made. Denne sandhed er kun kendt af
Jnani‘en. Alle andre er uvidende om den. De lider under den falske forestilling, at Gud
findes et eller andet sted langt, langt borte.

Jnani'en er fri af Maya, og han lever uden at blive pavirket af Rajoguna og Thamoguna.
Ja, end ikke Sathwaguna pavirker ham. Dette er ikke tilfeeldet med Jijnaasu’en, der
straeber efter Viden. Han bruger tiden til uophgrlig kontemplation pa Gud, til fromme
gerninger og til hellige tanker. De to andre kategorier, Artha-arthi‘en og Aartha'en,
samler pa oplgftende oplevelser, de teenker over, hvad der er uvirkeligt og Virkeligt, og
de forvandler sig selv til Jijnaasu’er, det vil sige til sggere efter Viden. Senere bliver de
Jnani'er og opnar Frelse. PA denne made nar du Malet trin for trin. Du kan ikke i ét
spring na Malet.

Et eksempel gar det lettere at forsta dette forhold. Jnani'en kan lignes ved en passager
i et gennemgaende tog. Det vil sige, at han ikke behgver stige om til et andet tog for at
nd sit rejsemal. Jijnaasu'en er steget op i en gennemgaende vogn, og han behgver
heller ikke stige om til et andet tog. Hans vogn vil blive holdt tilbage og koblet til andre
tog undervejs, saledes at han til sidst nar frem til det gnskede sted. Aartha'en stiger pa
et almindeligt tog, og da han ikke befinder sig i et gennemgaende tog eller en
gennemgaende vogn, er han ngdt til undervejs at sta af flere steder og vente pa et
andet tog. Han nar saledes sit mal i flere etaper. Det er en lang og besveerlig rejse, men
til trods for disse vanskeligheder nar Aartha'en frem, dersom han holder ud. Alle nar
Malet, men der er dog forskel pa tempo og metode. Det er derfor ikke sa maerkeligt, at
Gud flere gange har erkleeret, at disse fire kategorier af Bhaktha'er er "Mine Egne".
Hvorfor har Han forkyndt det? Det har Han gjort, fordi de alle sgger det samme hgje
Mal.

Krishna sagde, "Straeb derfor altid efter det Umadelige, det Umalelige. Lad veere med at
rette dine gnsker mod det malelige, der er smat og begraenset. Den, der begaerer sma
ting, er en gnier. Den, der laenges efter Gud, er gavmild og storsindet.”

En Jnani's Bhakthi, hans hengivenhed, betegnes Sahajabhakthi, der betyder direkte
Bhakthi. De andre kategoriers Bhakthi kaldes Gouna-bhakthi, der betyder afledt,
indirekte Bhakthi. En Jnani erkender, at Gud er hans egen Atma. Hans Bhakthi er Anu-
rakthi, hvilket indebeerer, at Han er knyttet til Gud, og at han elsker Gud. Man siger
"Poojyaeshvanura Ago Bhakthi", der betyder, at Bhakthi bestar i at elske dem, der bgr
vises aerbgdighed. Jnani‘en fremelsker denne evne som resultat af mange livs
opsamlede gode fortjenester. Det er ikke en tilstand, man uden videre kan opna. Denne
tilstand kan heller ikke kgbes i en forretning fiks og feerdig. Den er ikke en vare. Den er
kulminationen pa mange livs bestraebelser. Der er behov for at uddanne mange gode
laeger til at tjene befolkningen, men det er udelukkende lange studier og erfaring, der
kan levere dem. Dersom man anseetter folk uden uddannelse som hospitalsleeger, og
disse begynder at operere og ordinere, sa vil patienterne dg i stedet for at blive
helbredt. Hvis et menneske derfor opnar at blive Jnani, sa kan du nok forestille dig, at
han har tilbragt mange, mange ar i Sadhana for at na denne hgje Tilstand. Arven fra
tidligere livs andelige tilskyndelser hjeelper ham ogsa i disse bestraebelser.

| dag kalder alle mulige mennesker sig Jnani'er. De ved sikkert ikke, at en Jnani har
ganske bestemte kendetegn. Det, der viser hans segthed, er hans erklaering, der bygger

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

pa& hans egen erfaring. Han forkynder: Vaasudevas-sarvam-idam. Det betyder: alt dette
er Vaasudeva. Jnani‘ens sande kendetegn er hans stadige fordybelse i denne oplevelse.
Her refereres der med ordet Vaasudeva ikke til Vasudeva's sgn, men derimod til Ham,
der har gjort alle veesener til Sit Hjem, Sin Nivaasa. Det er udelukkende det menneske,
der oplever Gud i alle vaesener, der fortjener at blive kaldt Jnani. Dersom andre kalder
sig Jnani'er, sa er de det kun af navn. De oplever ikke den sande Jnana. Hvad er da
denne Jnana helt preecis? Jnana indebeerer, at du har den Viden, der seetter dig i stand
til at opna alle andre former for viden, og det bliver derfor muligt for dig at klare dig
uden al denne anden viden.

Det er dette hgje stade, Jnani'en nar. Man kan derimod ikke haevdes at veere Jnani, blot
fordi man har leert nogle fa Sloka'er udenad, eller fordi man har bladret i nogle fa bgger.
Det er heller ikke nok, at man sammen med et par handfulde andre talere i svulmende
stolthed har holdt timelange foredrag med en kedsommelig strgm af ord. Det svarer blot
til, at man gylper det op, man tidligere har spist. | vore dage er der mange af disse
sakaldte Jnani'er. De klaeder sig ud som fromme mennesker, men de er umennesker.
Hvordan skulle almindelige sten kunne strale som aedelstene? Det er ikke alle stene,
der er aedelstene. Hvem vil finde pa at sige, at en almindelig sten er lige sa veerdifuld
som en aedelsten? Det er kun taber, der lader sig vildlede, for de kender hverken den
ene eller den anden.

I Githa'en forkynder Sri Krishna mantraet over alle mantraer - Vaasudevassarvam - for
at modyvirke alle disse falske Jnani‘er, hvis fremkomst Han forudsa. Dette ene mantra er
tilstraekkeligt til at frelse hele menneskeheden. Det er Hans indirekte Gave. Anse det
for at veere en gave fra Ham. Ret din opmarksomhed mod det og teenk over dets
mening. Det er det hgjeste Gode og det hgjeste Mal. Det er udelukkende disse seks
stavelser, der kan ggre menneskets liv veerdifuldt. Der er mange, der kalder sig
Mahatma, Jagadguru, Bhagavan, Paramahamsa, Jnani, Thyagi, Ananda og sa videre,
uden de i deres indre uophgrligt oplever sandheden i dette mantra. Til trods for at de er
falske, sa behandler folk dem, som om de var aegte. Der er ingen, der har tildelt dem
disse titler. De har selv valgt dem og taget dem til sig, og nu beerer de dem som pryd
for at fange folks opmaerksomhed. De er imidlertid ikke aegte, og glansen forsvinder
derfor hurtigt. Den ydre form er Sanyas, men indvendig er de Athyaas (opfyldt af for
mange begeer). Den ydre form er Yoga, men indeni er der Roga (sygdom). Deres navne
indeholder alle ordet Ananda, men selv forfglger de verdslig lykke. De taler sgde ord,
men deres handlinger er tabelige graensende til det vanvittige. Den, der lever et
familieliv optaget af de pligter, der hgrer til dette livsstade, befinder sig andeligt set pa
et hgjere plan end disse mennesker, der klseder sig ud som om de mestrede Yoga og
Thyaga.

Den ondskab, disse fupmagere er arsag til, er den vigtigste grund til tilbagegangen for
Indiens kultur, for landets urgamle samfundsopbygning og for dets moralske
retskaffenhed. Den er ogsa arsag til, at troen pa Gud er blevet mindre. De tilrader
Thyaga, men leenges efter Bhoga. De lovpriser en hgj moral, men deres egne handlinger
er baseret pa had. Den form for adfeerd gdeleegger selve rodsystemet for Sanyasa, og
disse mennesker bevaeger sig hurtigt og uundgaeligt mod deres egen undergang. Der,
hvor der ikke er harmoni mellem ord og gerning, finder vi end ikke skyggen af Sandhed.

De, der lever et familieliv derimod, holder mere eller mindre fast i Sandheden. Der er
mange blandt dem, der lever uden nogen form for had, og mange har fremelsket
hjertets renhed og udvikler gode dyder samt en god moral. | modseaetning hertil oplever
vi, at de, der stiller sig til skue som Thyagi'er og Yogi'er, er opfyldt af alle mulige former
for had og manifestationer af begeer. De falder i den grav, disse kvaliteter graver for at
fange dem. Sadhaka'ens bestraebelser Igber ud i sandet pa grund af selviskhed,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

misundelse, selvforherligelse og lignende egenskaber. Det er derfor ngdvendigt, at
andeligt sggende og hengivne hele tiden er arvagne. De skal holde disse ugnskede
egenskaber pa afstand, streebe efter at udvikle deres moralske levevis og
kontemplation pa Guds Herlighed samt lezenges efter at opleve Fuldbyrdelsens sande
Lyksalighed. Denne Lyksalighed skal da deles med resten af verden. Det vil indvarsle
en ny eera med fred og lykke og fremgang i verden.

Da Krishna erkleerede, at hele verden vil strale og funkle pa grund af disse Jnani'er,
talte han om de sande Jnani‘er. Et menneske uden Jnana er som et hjem uden nogen
form for lys.

Top

Kapitel 14: Brahmam, Aadhyaathmam og Karma

"Nahi Jnanena Sadrisam" [Bhagavad Githa 04:38]. Der er intet, der kan male sig med
Jnana. Og hvad er denne Jnana? Det er det, der fgrer dig over Sam-saara,
omskiftelsernes hav. Det er klart, at der er to former for Jnana. Den fgrste er viden om
den objektive verden, Vishaya Jnana. Den anden er udelt Viden, A-bhedajnana.

Den fgrste kategori er viden om den materielle verden. Den anden er viden om, at
Brahmam og den individuelle Atma er identiske. Den sidstneevnte kaldes A-bheda, det
vil sige Viden, der er en uadskillelig Helhed. Denne Jnana er ikke et resultat af
intellektet, af Buddhi. Den er en egenskab ved noget, der er hinsides Buddhi, noget, der
endog er vidne til Buddhi's aktiviteter. Den fjerner det selvbedrag, der far dig til at tro,
at denne omskiftelige verden er virkelig. Den fjerner frygten i menneskets hjerte. Den
viser ham, at alt dette og han selv er Brahmam. Den kaldes derfor den rette Jnana,
Samyak Jnana. Den kaldes tillige den naermeste Jnana, Sameepa Jnana.

Der er to mader at udvikle denne A-bheda Jnana pa. Den ydre og den indre. Pa det ydre
plan er der Sadhana'en Nishkaama Karma, der indebeerer, at man er aktiv uden dog at
knytte sig til sine handlingers frugter. Man overgiver dem til Gud. Pa det indre plan er
der Sadhana'erne Dhyana og Samadhi. | vedantisk terminologi betegnes det
Nididhyasana. De to trin, der ligger til grund for indre koncentration, Nididhyasana, er at
lytte og grundigt teenke over det, man har hgrt. Det er umuligt at udgve Dhyana uden
disse to trin.

Det er det, ordet Atma-samyama betyder. Det indebaerer, at man har sanserne under
kontrol, at man ggar sig fri af sansepavirkninger fra den ydre verden, og at man friger
sindet fra den ydre verden. Livets Mal er at leere Paramatma at kende og opna Frelse.
Det er det eneste, der betyder noget. Mennesket lever ikke for at bygge huse, for at
erhverve ejendom, for at anskaffe sig rigdomme, for at fa efterkommere, for at vinde
titler eller for at na hgjere op ad den sociale rangstige. Menneskets storhed afhaenger
ikke af noget af alt det. Livets hgjeste Fuldbyrdelse bestar i at opna den evige
Lyksalighed, der er evig friggrelse fra sorg og uro.

"Srinvanthu Viswe Amruthasya Puthraah!” lyder opfordringen. "Oh, hgr her, | bgrn af
Udgdeligheden overalt i hele verden!" Det er indbydelsen. Arven fra Evigheden skal
erkendes og opleves. Den skal vindes tilbage. Du er ngdt til at ggre dig fri af de band,
der stammer fra navne og former. De bindinger bestar af det, dremme er gjort af. De er
flygtige og foranderlige. De er ikke Jivi‘ens sande, egentlige egenskaber. Sand Visdom
bestar i at erkende, at mennesket er ren Lyksalighed. Denne Lyksalighed er Varig. Den
var til stede i fortiden, den er til stede i nutiden, og den vil veere til stede i fremtiden.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Sand Frelse bestar ikke i at undslippe sorgen og blive opfyldt af fryd og gleede i nogle fa
gjeblikke. Krishna sagde, "Dersom du laenges efter denne uophgrlige, segte og rene
Lyksalighed, sa er du ngdt til at knytte dig til Mig."

Krishna sagde, "Arjuna! Enhver, der udgver andelige gvelser, efter at han har knyttet
sig til Mig med det formal at gagre sig fri af alderdom og senilitet, vil erkende alt det, der
kan erkendes i forhold til Brahmam, Karma og Atma. Jeg er Herre over Adhibhutha,
Adhidaiva og Adhiyajna, og dersom Jeg bliver tilbedt pa baggrund af denne forstaelse,
vil den tilbedende fremelske sindsligevaegt og opna fuldt herredgmme over sindets
luner. En sddan hengiven vil desuden hvile i Mig, og han vil end ikke i sin sidste stund
glemme Mig. Det er grunden til, at han nar Mig. Det vil sige, Han vil blive forenet med
Mig.

Arjuna! Alle gnsker at undga alderdom og ded. Det er nu engang menneskets natur,
men hvad nytter det at eengstes? Ens opfgrsel og adfeerd skal veere i harmoni med det
mal, man har sat sig. Dersom man har en dybtfglt lzengsel, og man fuldt og helt stoler
pa Gud og overgiver sig til Gud, sa vil stralerne fra Hans Nade fa sorgens tager til at
forsvinde. Hvis man derimod faester lid til denne verdens genstande, sa vil den deraf
foglgende sorg aldrig hgre op. Og det er ene og alene Gud, der kan bringe den til ophgr.
Tjen Maya's Herre, Skaberen af dette drammeland, i stedet for at arbejde for selve
dremmen. Hvordan kan tilknytning til et selvbedrag fagre til andet end skuffelser?
Hvordan kan den slags bestreebelser medfare fryd og gleede? Hvordan kan man opna
Frelse, dersom man ikke fremelsker gleede og undgar sorg?"

Arjuna afbrgd Krishna ved at spgrge, "Krishna, kan sddanne mennesker da ikke na Dig?
Du siger, man er ngdt til at overvinde sorgen, far man kan na frem til Dig. Godt, men
hvad er arsag til denne sorg? Hvordan skal man forholde sig til den? Hvordan opstar
den? Hvordan skulle man kunne overvinde den uden at kende dens arsag og den made,
den udvikler sig pa? Forteel mig venligst, hvorledes denne sorg udvikler sig i
menneskets sind?"

Krishna samtykkede og svarede, "Hgr her Arjuna. Ajnana, uvidenhed, er kilden til alle
former for sorg. Nu finder du maske pa at spgrge, hvad der sa er arsag til A-jnana? Det
skal Jeg forteelle dig. Det er din identifikation med kroppen, det selvbedrag, der far dig
til at fole, at du er kroppen. Det er ene og alene den rette form for viden, der kan fjerne
dette selvbedrag. Man er ngdt til at anvende lys for at fjerne mgrke. Du kan ikke
skreemme det veek, og dine bgnner, anmodninger og protester far det heller ikke til at
forsvinde. Uanset hvad du end ggar, sa forsvinder mgrket ikke, for lyset bliver teendt.
Tilsvarende forsvinder A-jnana heller ikke, blot fordi du gnsker det. S& snart du har
erkendt A-jnana’s natur og dens fglger, vil Sandheden abenbare Sig og sorgen
forsvinde.

Nar A-jnana ophgrer, forsvinder tillige al sorg. Knyt dig derfor til Mig, fremelsk den
sande Visdoms Lys og begiv dig ud ad den vej, der er fri for al sorg."

Straks indskgd Arjuna, "Krishna! Du har indtil nu fortalt om bestemte veje, ad hvilke
man kan na frem til Dig. Her til sidst kommer du s& med denne uforstaelige Vejledning.
Hvordan skal jeg ggre mig hab om at forstd, hvad den betyder? Du har end ikke
skaenket mig den ngdvendige intelligens som en ngdvendig forudsaetning. Ggr mig glad
ved mere detaljeret at forklare den Vejledning, sa jeg bedre kan forsta Dig og lettere
kan na frem til Dig."”

Krishna svarede, "Min kaere svoger! Hgr godt efter. Du kan forstad Min Hemmelighed, sa
snart du har fattet meningen med begreberne Brahmam, Aadhyaathmam, Karma,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Adhibhutham, Adhidaivam og Adhiyajnam. Og du skal desuden vide, at alle, der leerer
Min Hemmelighed at kende, nar Mig."

Arjuna udbryd, "Herre! Forteel mig da om Brahmam, der er den fgrste af disse!"

Krishna svarede, "Arjuna! Aksharam-brahma Paramam. Brahmam betegnes her
Akshara, der er Param. Akshara betyder uden Kshara, uden tilintetggrelse. Den er altsa
noget, der ikke kan tilintetggres. Ordet Brahmam er afledt af et ord, der betyder stor,
omfattende og lignende. Du finder maske pa at spgrge, hvor stor? Svaret er: stgrre end
hvad som helst, du kalder stor. Ordet Akshara har tillige en anden betydning. Det
betyder ogsa allestedsnaervaerende og alt iboende. Du lagde sikkert meerke til, at
Brahmam ikke alene blev karakteriseret med ordet Aksharam. Brahmam er Param
Aksharam. Hvad betyder det? Det er den form for Akshara, der er hinsides tid og rum,
og som ikke kan erkendes. Brahmam kan ikke erkendes af nogen som helst kategori
eller af alle kategorierne. Den forfalder aldrig og ophgrer aldrig. Den er Param
Aksharam, den hgjeste form for Uforgeengelighed, den Ubeskrivelige.

Det er menneskehedens mal at opna denne Brahmam. Aksharam og Brahmam betegner
det samme Mal. De er betegnelser for Saguna og Nirguna aspekterne af den samme
Sandhed. For Akshara er tillige betegnelse for et bogstav, for Pranava, Om, der er et
symbol for Brahmam. Det er derfor, man siger Aksharaparabrahma Yoga [Bhagavad
Githa kapitel 8]. Brahmam har her to tilleegsord: Paramam og Aksharam. Akshara
betegner savel Pranava som Maya. Maya er tillige indordnet Pranava. De har begge
bestemte kvaliteter. De er Savisesha. Brahmam er derimod Nir-visesha. Den er hinsides
kvaliteter, Den er Ubesmittet og Uafhaengig. Den, der forstar det, nar Mig.

Der er ogsa et andet aspekt. Det er Brahmam, der er til stede i alle og enhver i form af
‘Jeg'et'. Dette 'Jeg’ er i realiteten midtpunktet for alle og enhver. Alle kroppens dele og
organer har hver sin hovedopgave. Hver eneste af sanserne har forbindelse med og
informerer om en bestemt kategori af indtryk fra den ydre verden, men skgnt dette 'Jeg’
er i forbindelse med sanserne, sa er Det haevet over og hinsides dem alle. Dette 'Jegd’
straler og skinner i kroppen. Dersom denne forbindelse bliver brudt, bliver det alt
sammen til dgd materie.

Sanserne er i stand til at udfagre de tildelte opgaver, nar kraften fra 'Jeg'et’ strammer
igennem dem. Denne kraft kaldes Aadhyaathmam, og kun gennem store anstrengelser
er det muligt at leere denne kraft at kende. Nar du benytter din skelneevne til det
yderste, kan du fa en svag fornemmelse af, hvad denne kraft er. Brahmam betegnes
med ordet Thath, og Aadhyaathmam med ordet Thwam. For bedre at forsta dem, s& kan
du anse disse to som form og substans eller som udseende og karakter. Brahmam er da
Formen, og Aadhyaathmam er substansen,” sagde Krishna.

Lad os undersgge dette lidt ngjere. | Sastra'erne erkleeres det, at Brahmam er Sath-
chith-ananda. Det er en beskrivelse, den vedantiske filosofi anvender. Den betegnes
tillige Asthi-bhaathi-priyam. Dasekker disse begreber over det samme? Eller har de
forskellig mening? Sath er en betegnelse for noget, der var, er og vil veere. Ordet Ashti
betegner den samme egenskab. Ordet Chith er en betegnelse for det, der er bevidst om
alt og alle, og ordet Bhaathi har samme mening. Ananda betegner en kilde til evig Fryd
og Glaede, og Priyam har ogsa samme mening. Hvert eneste menneske rummer disse
tre egenskaber. De findes endog hos alle dyr og fugle.

Lad os fokusere pa den fgrste af disse, pa Sath, og det hele vil da blive lettere at forsta.

For eller siden gar kroppen til grunde. Det er noget, alle ved. Der er ingen, der er
uvidende om denne grundlaeggende kendsgerning. Ikke desto mindre er alle bange for

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

at dg. Der er ingen, der byder dgden velkommen, og der er heller ingen, der lsenges
efter den. Dgden er uundgaelig, og du er ngdt til at mgde den, ogsa selv om du ikke er
glad for den, eller du prgver at undga den. Alle, der er fgdt, ma ngdvendigvis dg far eller
siden. Alligevel er der ingen, der holder af at dg.

Hvad er ngglen til forstaelsen af dette paradoks? Laeg meaerke til falgende. Hvad er det,
der modseetter sig deden? Hvad er det, der dar? Hvad er det, der gar bort, og hvad er
det, der bliver tilbage? Svaret er, at det er kroppen, der dgr. Det er kroppen, der gar til
grunde. Det, der ikke dgr, er Atma, men du bedrager dig selv ved at tro, at du, der er
Atma, dgr. Atma er hinsides savel fgdsel som dgd. Det er kroppen, der dar. Atma, der er
Nithya, Sathya og Nirmala, det vil sige Evig, Sand og Hellig, dgr ikke. Du er den Atma,
der ikke bryder sig om at dg. Det vil sige, du er Sath. Dit veesen er Sath. Atma er Barn af
Udgdeligheden, og ikke af denne Deha, denne krop. Det er ikke kroppen, der er Sath.
Det er Atma.

Du er denne Sath, denne Atma, der ikke kan dg. Det er denne Atma, der er til stede i
alle former, og derfor oplever alle veesener Kraften fra Sath i form af en evig,
uforanderlig Tilveerelse. Det er ganske klart og umiskendeligt.

Lad os nu vende os mod Chith, der er den Kraft, der far dig til at gnske at vide alt. Alle
mennesker er ivrige efter at fa kendskab til alt det, de er bevidste om. Mennesket
spgrger, "Hvad er det? Hvordan foregar det?" Men det er nok kun fa, der opnar denne
viden. De fleste har kun iveren og ikke den afklarede intelligens, der er ngdvendig for at
blive ved for til sidst at na malet. Det ggr dog ingen forskel, for det er leengslen, tgrsten,
der er den afggrende faktor.

Tag en lille dreng med dig, nar du gar ud for at handle eller for at se en udstilling. Du vil
da opleve, at drengen ikke blot fglger med og ser sig omkring til hgjre og venstre. Han
vil uafbrudt spgrge den, han holder i handen, hvad det der er, og hvad det der er. Det
kan veere noget, han har brug for, eller noget, der ligger uden for hans fatteevne, men
han vil alligevel blive ved med at stille spgrgsmal.

Teenk over den indre mening med dette videbegeaer. Det er Chith-sakthi, der her kommer
til udtryk. Det er ikke Chithsakthi's natur at lade veere med at interessere sig for
omverdenen. Den far ingen hvile, far den har faet viden, og dette videbegaer udtrykker
sig derfor i en strgm af spgrgsmal. Chith-sakthi lyser af egen Kraft, og Den er derfor i
stand til at kaste forklarelsens Lys selv over dgde ting. Det er derfor, disse kvaliteter
straler i mennesket og gar det muligt for ham at forsta andre ting. Dette ma veere
tilstreekkeligt til at ggre det klart, at mennesket indeholder Chith-sakthi, intelligensens
Princip.

Den tredje kvalitet er Anandam. Uden andres tilskyndelser og overtalelser higer selv
dyr og fugle efter gleede. De gar alt for at opna den. Ingen af dem lezenges efter sorg og
smerte. Nar de oplever dem, ggr de alt, hvad de kan, for at undga dem og bringe dem til
ophar.

Der er ingen grund til yderligere forklaringer, nar vi taenker pa mennesket i denne
sammenhaeng. Han straeber uophgrligt efter at opleve fryd og glaede i alle sine
aktiviteter og handlinger. Han hungrer ikke pa noget tidspunkt, noget sted eller under
nogen omstaendigheder i sit livsforlgb efter at opleve sorg. Formalet med den
tilbedelse, han udfgrer, med de Bhajan'er, han deltager i, de andelige lgfter, han
overholder, de ritualer, han udfgrer, de pilgrimsrejser, han gennemfgrer, og de gaver,
han giver for andelig vindings skyld, er uanset formen at sikre sig selv og sine
naermeste lykke og glaede. Hvorfor? Selv nar kroppen er syg, og leegen ordinerer

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

medicin for at helbrede den, gnsker han, at denne medicin skal veere sgd, lindrende, og
velggrende.

Hvad er nu den egentlige grund til dette gnske? Mennesket er dybest set Sukha-
swabhava, hans natur er fuld af lykke. Hans inderste Vaesen er Lyksalighed. Han er ikke
gjort af det samme stof som den krop, han bor i. Han er Atma. Atma’'s Veesen er
Lyksalighed, og derfor er der ingen, der er forbavsede, nar du er lykkelig. De spgrger
ikke deltagende til dig, nar du er lykkelig, thi din natur er Lyksalighed. Du bliver farst
forbavset, nar du opdager noget, der ikke var der fogr. Det, du ser hver dag, gar dig ikke
nysgerrig. Din nysgerrighed bliver farst vakt, nar du oplever noget usaedvanligt, eller der
sker noget usaedvanligt.

Teenk pa et barn, der ligger i vuggen. Det ligger og klukker af glaede over lyden af
klokken, over noget legetgj eller over en eller anden behagelig fornemmelse. Der er
ingen, der bliver det mindste bekymret eller forbavset over det. Der er ingen, der mister
deres sjeelefred af den grund. Men dersom barnet holder op med at lege og le og i
stedet begynder at greede og skrige, sa vil enhver, der hgrer det, straks skynde sig hen
til vuggen og med stor iver gennemsgge den og sengeklaederne for at finde arsagen til
denne rgre. Det er noget, alle, der har med bgrn at ggre, kender til. Der var ingen, der
bekymrede sig om, hvad der var grunden til, at barnet var lykkeligt, men alle gnskede at
finde ud af, hvorfor det greed. Hvorfor nu det? Jo, Ananda, Fryd og Glaede, er barnets
natur, og sorg er noget unaturligt, der strider mod barnets indre vaesen.

Vi ma imidlertid uddybe forklaringen en smule. Der noget mere. Lad os se pa et andet
eksempel fra dagligdagen. Nar en af dine venner eller sleegtninge er lykkelig og ikke
mangler noget, sa er der ingen, der ulejliger sig med at finde ud af, hvorfor han er sa
lykkelig. De viser ham ingen seaerlig opmaerksomhed og plager ham ikke med spgrgsmal.
Nar han derimod overmandes af sorg og er ulykkelig, bliver de bekymrede, og de
begynder at 'plage' ham med spgrgsmal. Hvorfor nu det? Jo, det er naturligt at veere
lykkelig. Det er noget, vi forventer, sa der er ikke noget overraskende i det. Det er
Atma's Veaesen, og alle er Atma. Det er derfor, alle hungrer efter Ananda, den evige
Lyksalighed.

De ovenneavnte tre kvaliteter, Sath, Chith og Ananda, finder vi i dybet af hvert eneste
levende veesens indre liv. De er selve dets indre Virkelighed. Det er derfor Gud Selv, der
har pataget Sig rollen som Jiva og nu spiller denne rolle. Det var denne dybere mening,
Krishna forklarede Arjuna, for at Arjuna kunne forstd sammenhaengen mellem Brahmam
og Aadhyaathmam, for at f4 Arjuna til at forstd, at begge disse er identiske med Ham.

Arjuna bad derfor Krishna om at forteelle alt om det tredje af de seks nsevnte emner, om
Karma. Krishna var straks rede til at efterkomme hans gnske. Han begyndte, "Arjuna!
Karma er den begreensning, der er ngdvendig for de levende vaeseners skabelse,
opretholdelse og tilintetggrelse. Disse vaesener omfatter bade dem, der kan bevaege
sig, og dem, der ikke kan beveaege sig. Ja, selv den allerfgrste beslutning om Skabelsen
er Karma. Denne fgrste Karma aktiverer stadig alting overalt, og hele dette Univers
med dets bevaegelse og aktiviteter er en direkte fglge af Min Sankalpa, den oprindelige
Karma. Stremmen af denne Karma vil fortsaette lige sa leenge, Min Vilje vil, at det sker.
Den strgm vil fortsaette, sa leenge Jeg ikke gnsker, at det modsatte skal ske. Alt, hvad
du gar, er at lade dig rive med af denne strgm. Hvordan det? Jo, du er blot en lille
stremning, en krusning eller en bglge pa denne veeldige flod. Min Vilje har foranlediget
alle former for Karma, og derfor vil den Karma, der er i overensstemmelse med Min
Vilje, blive en Del af Mig."

Top

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Kapitel 15: Livets Mal er en god Dgd

"Jeg manifesterer Mig i form af Karma. Karma er Mit Vaesen," sagde Krishna til Arjuna’'s
store bestyrtelse. Han gjorde det klart, at al Karma er Guddommelig, at den er Hans
Essens! "Det er tilstreekkeligt for dig at vide, at Brahmam, det vil sige den universelle
Atma, det enkelte vaesen og Karma alle tre er indeholdt i Mig. Denne viden vil skeenke
dig Frelse. Du behgver ikke bekymre dig om det gvrige,"” sagde Krishna, som om Han
gnskede at undga yderligere diskussion. Det var tydeligt, at Krishna gnskede at kagre
stridsvognen ind i fjendens reekker for at begynde slaget, for tiden ilede.

Arjuna var imidlertid ubgjelig. Han var en ener. De fleste andre ville end ikke have
diskuteret sa leenge med Krishna, for nar Krishna siger, "Lad vaere med at bekymre dig
om det gvrige", sd bgr man holde op med at bekymre sig. Arjuna var imidlertid den rette
til at udspgrge Krishna, og Krishna var den helt rigtige leerer for Arjuna. De er i sandhed
Nara-narayana, ikke sandt? Det er det, der ggr denne dialog vedkommende. Det er det,
der gor den interessant og veerdifuld.

Arjuna var ikke tilfreds med det, han havde hgrt. Han kunne ikke godtage Krishna's
Forsikring. Han sagde bgnfaldende, "Oh Herre! Fortael mig tillige om de andre tre."
"Frels mig fra tvivlens fangarme. Fjern mgrket. Vis mig Din Virkelighed," insisterede
han. Disse ord blgdgjorde Krishna lidt. Han lagde keerligt armen om Arjuna og svarede,
"Lad veere med at veere bedrgvet. Jeg vil forteelle dig alt. Denne Adhibhutham, Jeg
omtalte, er ikke nogen stor gade. Den er noget, alle kan forsta. Adhibhutham er en
betegnelse for alt det, der gar til grunde og dgr, for alt det, der har Rupa og Nama, form
0og navn.

Adhibhutham er med andre ord denne Aparaa-prakrithi. Den er alle disse levende
vaesener her og der og alle vegne. Til trods for det er de dog ikke forskellige fra Mig."
Krishna holdt her en sigende pause og gik ikke videre med Sin Forklaring.

Det er udelukkende Herren, der kender Herrens Veje. Der er ingen anden, der kan forsta
deres mening og formal. Det er frugteslgs gerning at forsgge at leere deres
hemmelighed at kende.

"De er ikke forskellige fra Mig!" Da Arjuna hgrte disse ord, blev han helt lamslaet af
forundring. Han blev fuld af tvivl og kunne ikke teenke klart. Han blev rystet i troen.
Flere og flere tvivl dukkede med frygtelige fglger op i hans sind. Hvorfor skulle han
gennemga al denne lidelse? Hvad var grunden til hele denne kaotiske tilstand?

Efter at Krishna havde erkleeret, "Jeg er Sath-chith-ananda, den Enhed, der er Sathya
og Nithya", og "Jeg er hinsides dgd, forgeengelighed og tilintetgerelse”, tilstod Han, at
Han tillige var denne flygtige, midlertidige og forgeengelige Deha. Det var denne
udtalelse, der rystede Arjuna. Det var denne udtalelse, der var arsag til Arjuna's
kaotiske sindstilstand. Alle og enhver ville blive forvirret af tvivl pa grund af disse
modstridende udtalelser. Krishna lo, da Han sa, hvor svaert Arjuna havde det.

Krishna gik straks i gang med at fjerne Arjuna’s tvivl, for Han gnskede ikke at veere
arsag til nogen forsinkelse, og Han kendte arsagen til Arjuna’'s dilemma. "Hvorfor er du
forvirret? Du er forvirret, fordi Jeg sagde, at Jeg tillige er denne Deha, der kun lever
kort tid, ikke sandt? Almindelige mennesker vil blive chokerede, nar de hgrer det. De
reagerer ved at afvise denne tanke, for det er meget sveert at forlige disse to udsagn.
Denne Deha, der er midlertidig og flygtig, er besleegtet med Mig, thi Jeg er det
Grundlag, den kommer fra. Der kan aldrig eksistere nogen Deha, nogen krop,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

uafhaengigt af Mig. Det vil du erkende, nar Jeg forteeller dig, hvor kroppen kommer fra.
Lyt nu til beretningen om kroppens udvikling. Den vil kaste lys over dette mysterium. Er
du enig i, at kroppens udvikling fgrst og fremmest er afhaengig af den fgde (Anna),
foreeldrene spiser? Hvor kommer denne Anna fra? Den kommer fra jord-elementet.
Kornet og de andre bestanddele voksede i jorden. Og hvad nu med Prithvi-elementet,
jord-elementet? Dette element kom fra Jalathathwam, fra vand-elementet. Nar vi
saledes sgger tilbage, ser vi, at Jalathathwam kom fra Agni, ild-elementet, at Agni kom
fra Vayu, og at Vayu kom fra Akasa. Akasa er igen et resultat af Guds Maya, og denne
Maya er sameend blot Min Kleededragt.

Denne Klaededragt, som blev skabt af Min Vilje, og som Jeg iklaedte Mig, blev til Akasa.
Akasa blev omdannet til Vaayu, Vaayu til Agni, Agni til Jala og Jala til Prithvi, Jorden.
Foden voksede i jorden i form af korn, og denne fgde udviklede sig til en krop. Det ma
derfor veere klart, at denne Deha tillige er Mig. Ikke sandt? Det er der ingen grund til at
tvivle pa.

Derfor er Jeg lige s& meget Adhibhutham, som Jeg er, som Jeg netop sagde, Brahmam,
Aadhyaathmam og Karma. Arsagen er det samme som resultatet. Jeg er den
oprindelige Arsag, og derfor er Jeg tillige alle disse fglger. Jeg er Paramatma, og alt
andet er Adhidaivam. | alle fysiske 'huse' eller kroppe er Hiranyagarbha, den
guddommelige Person, til stede. PA samme made som sanserne tjener mennesket,
saledes tjener Adhidaiva'erne Hiranyagarbha.

Du undrer dig maske over, hvad disse Adhidaiva'ers opgave er? De er guddommelige
veesener, der arbejder for den guddommelige Plan. Surya tjener gjet. De fire
verdenshjgrners guddomme tjener gret. Indra er handens igangsaetter. Disse og andre
ledende guddomme fungerer som Hiranyagarbha's sanser. Uanset hvor bergmt en
Sadhaka end er, og uanset hvor fremtreedende en position han end har opnaet, sa kan
han dog udelukkende na det Hgjeste ved hjaelp af Hiranyagarbha. Hiranyagarbha er i
sandhed Guddommen. De er ikke forskellige. Arjuna, har du forstaet det? Jeg er lige sa
meget Adhidaivam, som Jeg er Adhibhutham. Og lige s& meget, som Jeg er disse to, er
Jeg Brahmam, Aadhyaathmam og Karma. De er alle fuldt og helt Guddommelige.

Lad os nu beskaeftige os med Adhiyajnam. Den er ogsa Mig. Den er det vaesen, der tager
gleede og sorg til sig. Gleede og sorg er resultater af de mangeartede former for Karma,
de udgver. Det er Mig, der modtager Sabda, Sparsa, Rupa, Rasa og Gandha gennem de
fem sanser, som de levende vaesener har. Jeg er Adhiyajna princippet. Jeg er ikke
alene Kartha'en, det vaesen, der har ansvaret for den udfgrte Karma, men Jeg er
desuden Bhoktha'en, der er det vaesen, denne Karma udfgres for, det vil sige den, der
modtager frugten. Jeg er bade Yderen og Nyderen."

Krishna var selvfglgelig i stand til at fa Arjuna til at forstd, at Han er denne Adhiyajna,
men mennesker med mere almindelige, intellektuelle evner er maske ikke i stand til at
forsta, konsekvenserne af Krishna's udtalelser. Det er imidlertid ikke sveert, dersom vi
benytter nogle dagligdags eksempler. Du teender for viften, nar du gnsker lidt frisk luft,
og du teender for lampen, nar du gnsker lys. Nar du gnsker at lave mad, teender du for
komfuret, og nar du gnsker at tale til en stor forsamling, lukker du op for en mikrofon
og nogle hgjttalere. Dersom du gnsker at trykke noget, teender du for trykkerimaskinen.
Hvis du anser disse forskellige funktioner for at veere adskilte processer, sa oplever du
dem som uafhesengige af hinanden. De er uafheengige af hinanden, ganske som lys, luft,
varme og lyd. Det ser ud, som om de ikke har noget med hinanden at ggre, men det er
dog den samme Kartha, den samme drivkraft, nemlig den elektriske stram, der far dem
til at fungere. Det er den samme basis, den samme inspirator, den samme latente kraft,
der driver dem. Fremtoningen, manifestationen, kan veere forskellig.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Pa ganske samme made som stremmen aktiverer Gud alle disse instrumenter og
skaenker dem resultater af deres handlinger. Gud er Sarva-karma-phala's Daatha.
Ganske som strammen er Gud den indre Drivkraft i alle veesener. Han er Sarva-
bhuthaanthara-atma. Det er Ham, der aktiverer alle former for Karma, og derfor bliver
Han kaldt Adhiyajnam.

Pranava er det syvende begreb, Jeg naevnte. Dersom man fremsiger Pranava i
dgdsgjeblikket, opnar man Forening med selveste Akshara-parabrahmam." Da Arjuna
horte Krishna sige det, bad han straks Krishna uddybe det lidt naermere, sa han bedre
kunne forsta det. Der var ikke noget Krishna heller ville. Dadsgjeblikket henfarer ikke til
et eller andet tidspunkt i fremtiden. Dgdsgjeblikket betyder 'dette gjeblik'. Et hvilket
som helst tidspunkt kan vise sig at veere dgdsgjeblikket. Derfor er hvert eneste gjeblik
det sidste, og hvert eneste gjeblik skal derfor fyldes med Pranava. Menneskets videre
skaeebnemeaessige forlgb efter degden bliver formet af den tanke, der dominerer i
dgdsgjeblikket. Denne tanke er det fundament, det naeste liv bliver bygget pa. Krishna
siger, "Hvem som helst, der pa det tidspunkt ihukommer Mig, opnar Min Herlighed. Han
kommer i sandhed til Mig." Derfor bgr al menneskets Karma, alle hans bestraebelser og
al Sadhana have til formal at helligggre dette skaebnesvangre gjeblik. Hele livet skal
helliges den form for Sadhana, der kan sikre, at du i din sidste stund teenker pa Parama
eller Pranava.

"Du skal ggre dig fri af denne Deha, denne fysiske krop, og du skal vinde Parabrahmam,
det universelt Absolutte. Denne Deha indeholder din Virkelighed, din Swarupam, den
uadskillelige, uforgeengelige og udgdelige Sathyam og Nithyam. Denne Virkelighed
kaldes Atma eller, hvad der er det samme, Paramatma. Den kan du ikke skille dig af
med, thi du er Den. Nar du forlader denne krop, svarer det til at fraflytte det hus, hvor
du har boet nogle ar, og nar du fades pa ny, svarer det til at flytte ind i et nyt hus.
Begge disse aendringer er fysiske, og de pavirker ikke Atma. Arjuna! Atma kommer
ikke, og Atma gar ikke. Den, der treeller i Dehathathwa's falskhed, kan ikke erkende
Atma. Dehathathwa'en er udsat for at ga til grunde og dg, og det er derfor vigtigere
klart at forstd denne Pranava end de gvrige seks, Jeg har omtalt. Denne Pranava er et
meget virkningsfuldt middel til at opna Frelse. Livets mange ar skal anvendes til den
fuldbyrdelse, det er at feestne opmaerksomheden pa Pranava, nar kroppen forlades. Dine
opsted afslgrer, hvad du har spist, og pa samme made viser din sidste tanke, hvad det
er, der har neeret dig livet igennem.

Din Sadgathi er i overensstemmelse med din Sadhana. Din fremgang afhaenger af, hvad
du praktiserer. Veer altid opmaerksom p3a, at der er behov for at fylde sindet med hellige
tanker, nar du gar dig fri af kroppen. Det vil med andre ord sige, at du hvert eneste
sekund er ngdt til at fordybe dig i hellige tanker."

Arjuna spurgte, "Oh Herre! Er det ngdvendigt for os fra nu af at streebe efter det, dersom
vi udelukkende gnsker at taenke hellige tanker i dgdsgjeblikket? Kan vi ikke blot teenke
den slags tanker, nar vi er ved at dg?" Herren bemaerkede Arjuna's tvivl og svarede,
"Arjuna! Det lyder, som om du ikke helt har fattet, hvad Jeg har sagt, for du tgver med
at acceptere ngdvendigheden af straks at begynde at fremelske hellige tanker. Sindet
er ngdt til at leere denne vane ved hjeelp af Abhyasa-yoga, uafbrudt treening. Det er ngdt
til at leere at undga alle andre tanker og udelukkende teenke pa Gud, thi forst da kan du
nd Paramapurusha, Oversjeelen, den Hgjeste. Du vil ikke kunne teenke pa
Paramapurusha, nar du der, dersom du ikke systematisk opleerer og treener sindet.

Nu vil du maske spgrge Mig, hvorfor det er sddan. Det er godt. Teenk pa din egen

situation. Du er i stand til at bruge disse vaben til forsvar og angreb i den kamp, der er
neert forestaende, fordi du gennem mange ars traening har leert dig den kunst, det er at

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

benytte dem. Ikke sandt? Kunne du pa staende fod have veeret fortrolig med deres brug
uden nogen form for forberedelse? Er det overhovedet muligt? En Kshatriya vil far eller
siden komme ud for at skulle bruge vaben, og derfor laerer han fra barnsben den kunst,

saledes at han altid kan veere parat, hvis det skulle blive ngdvendigt.

Tilsvarende sa kan mennesket ikke veere sikker pa, hvad han vil mgde eller opleve her i
livet, men han kan veere sikker pa, at han vil mgde daden. Alle skal derfor fremelske
den indstilling og tanke, der pa det tidspunkt vil veere allermest gavnligt, thi ellers er
livet gaet til spilde. Det har veeret en fiasko. Et menneske, der ikke er forberedt pa
denne fuldbyrdelse, er ngdt til at udholde de lidelser, skeebnen vil byde pa. Der er ingen,
der gar i krig for at tabe. Der er heller ingen, der frivilligt accepterer tilbagegang. Alle
gnsker fremgang. Er det derfor ikke bedst at streebe efter at sikre dig den bedst mulige
afslutning pa livet? Alle skal derfor oprigtigt streebe efter at sikre sig evnen til i
dgdsgjeblikket at teenke pa det syvende aspekt, pa Pranava. Hvem som helst, der gar
bort med den tanke, nar Mig."

Dette er hele essensen af Githa'en. Thi er formalet med menneskets handlinger da ikke
at opna den hgjest mulige udvikling? Det er den straeben, der far ham til at bede og til
at udeve Japa, Dhyana, Archana og Thapas. Alle, der har tillid til disse andelige
discipliner, skal hele tiden veere opmaerksomme pa Malet.

Krishna sagde, at man i dgdsgjeblikket skal rette opmaerksomheden mod Pranava, mod
Om. Der er i den forbindelse visse forhold, der treenger til en afklaring. Der er mange,
der pastar, at det kun er ganske fa, der har ret til at anvende Pranava, og at andre ikke
har denne ret. Dette er forkert. De er kommet til denne forkerte konklusion, fordi de
ikke kender sandheden. Den har rod i en fejlagtig opfattelse.

Githa'en skelner ikke mellem denne eller hin gruppe. Krishna siger "hvem som helst" og
neevner ingen betingelser, sAsom hvilken samfundsklasse man tilhgrer, eller om man er
mand eller kvinde. Han sagde end ikke "hvem det er, der har fortjent det, og hvem der
ikke har det” eller "hvem der har ret til det, og hvem der ikke har denne ret". Han sagde
blot, at der er nogle forberedende gvelser, man er ngdt til at gennemga for at kunne
meditere pa Pranava (det nytter ikke noget blot at teenke pa Pranava). Det er blandt
andet sansekontrol, udvikling af sin koncentrationsevne og sa videre.

Hvordan skulle stemmens fremsigelse af lyden Om kunne have nogen gavnlig virkning,
hvis sindet flagrer fra det ene indfald til det naeste? Lyden vil ikke hjeelpe dig til at opna
Frelse. Du er ngdt til at fremelske kontrol over sanserne, fremelske punktrettet
opmaerksomhed og forstad Hans Herlighed. Det er grunden til, at Herren anbefalede, at
man hele livet fra fadsel til dod skal veere optaget af at opsgge Sandheden. Hvis du
derimod udseetter denne Sadhana til sidste gjeblik, s& svarer det til den studerende,
der, lige for han gar til eksamen, for fgrste gang abner og leeser den bog, han skal
eksamineres i. Hvis den studerende teenker, at der jo er et helt ar til at laere stoffet, og
hvis han desuden ikke benytter chancen til at laere af lsereren, af undervisningsnoterne
og af bggerne, hvordan skulle han da kunne abne sine bgger og leere noget som helst
den morgen, hvor han skal til eksamen. Han vil da blot blive endnu mere fortvivlet. Han
kan da kun opna en fgrstekarakter i dovenskab.

Der er ikke noget trae, der kan baere frugt, sa snart du udplanter det som et nyt lille trae
I din baghave. Du er ngdt til omhyggeligt at pleje og passe det i lang tid, for at det kan
ske, ikke sandt? Det samme geelder for alle de mal, du matte straebe efter. Du er ngdt
til omhyggeligt og uophgrligt at gennemga visse forberedende gvelser. Man er ngdt til
at fremelske udholdenhed og arvagenhed for at kunne fa frugten.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

En Sadhaka skal hele tiden veere opmaerksom pa det. Du skal i stedet for at teenke pa
'hvordan du bliver fadt' teenke pa 'hvordan du skal dg’, thi fedslen afhaenger af, hvordan
dgden er foregaet. Fadslen foregar efter dgden. Folk tror, at mennesket fgdes for at dg,
og at han dgr for at kunne blive fgdt igen, men det er forkert. Du bliver fgdt, for at du
kan undga at blive fagdt igen, og du dgar, for at du kan undga at skulle dg igen. Det vil
altsa sige, at den, der dgr, skal dg pa en sadan made, at han ikke bliver fadt pa ny. Nar
du engang dgr, skal du sgrge for at dg pa en sddan made, at du ikke igen skal made
daden. Dgden er uundgaelig for dig, nar du er fadt. Du skal derfor undga bade fagdsel og
ded.

En Sadhaka skal derfor ikke straebe efter at opna en god genfagdsel, men han skal sgrge
for at sikre sig en god dagd. Det lykkes maske for dig at opna at blive fgdt ind i en god
familie eller blive fadt unders mange gunstige omsteendigheder, men den Karma, der
senere fglger, sikrer dig ikke ngdvendigvis en god dgd. Hvis du derfor straeber efter at
sikre dig en god dgd, kan du undga alt det besveer, det er at blive fadt pa ny for igen at
skulle dg.

Alle, der bliver fgdt, er ngdt til hele tiden at teenke pa livets afslutning. Fremelsk derfor
gode vaner i tanke og handling for at gare livets afslutning sa lykkebringende som
muligt. En sadan afslutning pa livet er det umiskendelige tegn pd, at man har vundet
Guds Nade.

Top

Kapitel 16: Abhyasa er ngdvendig for at na Malet

Det er ikke sa let for almindelige mennesker i dgdsgjeblikket at faestne deres
opmaerksomhed pa Madhava. Det forudsaetter lang traening og forudgaende opnaelse af
bestemte feerdigheder. Det kaldes Purva Samskara. Sindet skal have gennemgaet en
bestemt form for treening. Det skal veere Yogayuktha, det vil sige, det skal vaere veere i
besiddelse af Yoga. Selv det er ikke nok. Sindet er ngdt til at afleegge alle andre former
for tanker og anse dem for at veere primitive og tarvelige, ja endog betragte dem med
afsky. Denne afsky for alle andre materielle forhold bgr gges i styrke. Nar disse to
egenskaber er til stede, vil tanken om Madhava helt sikkert og uforstyrret dukke op i
den sidste stund.

Derfor er sindet af afggrende betydning. Nar sindet gar til grunde gar alt andet tillige til
grunde. Mennesket bevaeger sig lige sa hurtigt som sindet og i den retning, sindet leder
ham. Man er ngdt til at ty til gode gvelser og opbygge gode vaner for at teemme og
treene sindet. Derfor begyndte Krishna at forklare, hvorledes man i sine tanker skal
forestille sig Gud pa Sadhana'ens forskellige trin, og med hvilke fornemmelser og
folelser man skal faestne sin opmaerksomhed pa Ham.

"Arjuna! Folk beskriver Mig pa tre forskellige mader. Den farste er som Nirguna
Niraakaara. Den anden er Saguna Niraakaara, og den tredje er Saguna Saakaara. Lad
Mig begynde med farst at forteelle dig om den anden made, Saguna Niraakaara, og om
hvorledes du fra dette synspunkt danner dig et billede af Gud. Hgr her! Man siger om
Gud, at Han er Kavi, Puraanam, Anusaasitha, Finere end det Fineste [Anoraneeyan],
altings Stgtte og Ophav [Sarvaadhaara], at Hans Form er Ubeskrivelig [Achinthya
Rupam ], at Han fremtraeder med en Solens straleglans [Aadhithya-varnam], og at Han
er hinsides enhver form for uvidenhed og mgrke [Thamasah Parasthaath] [Bhagavad
Githa 08:09]."

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Her afbrgd Arjuna Krishna. Han spurgte, "Herre! Du sagde, at Han er Kavi! Blandt
almindelige, dgdelige er der ogsa Kavi'er. Hvordan kan Du da kalde Ham Kavi og
dermed bringe Ham i miskredit? Eller betyder ordet Kavi noget specielt, nar det
benyttes til at beskrive Gud. Uddyb dette aspekt en smule mere." Krishna sagde, "Kavi
betyder andet og mere end en poet, en digter. Det er ogsa betegnelsen for den, der
kender fortiden, nutiden og fremtiden, og ordet karakteriserer derfor tillige Gud. Gud
ved alt. Gud ser alt. Udtrykket 'Sarvajna, Kraantha-darsi’, der betyder ‘den, der kender
det naeste skridt', omtales derfor som et begreb, der er afledt af ordet Kavi. Det er Gud,
der udteenker alt i alle hjerter, og som forarsager alle forandringer fra det ene trin til det
naeste. Det er Kavi, der er hele skabelsens Iveerksasetter og Grundlag. Han er Digteren.
Alt dette er Hans Veerk."” Arjuna spurgte igen, "Den anden egenskab, Du naevnte, var
Puraana. Du sagde, at Gud er Puraana, det vil sige urgammel. Hvad er den dybere
mening med den betegnelse?" Krishna svarede, "Selvfglgelig er Gud den Aldste, men
Han er lige sa Nutidig, som Han er Urgammel. Han er Sanathana, Urgammel, hinsides
tidernes morgen, men Han er tillige Noothana, den evigt Nye. Puraana betyder Puraa
Navamithi, tidligere ny, altsa ny i hele fortiden og ny i nutiden."

"Hvad betyder Anusaasitha?"

"Det betyder uafhaengig, ubundet og mester. Gud bestemmer alt og alles adfeerd. De
fem elementer adlyder Hans Bud. De er ngdt til at holde sig inden for de graenser, Han
har afsat. Det er Hans Love, der styrer de levende veaeseners indre liv. Det formar de
menneskeskabte love ikke. Han er aktiv pa sindets planer.”

"Den fjerde egenskab, Du naevnte, var Anoraneeyan. Finere end det Fineste."

"Fineste? Maske tror du, at ordet fineste her betegner et mikroskopisk lille legeme?
Nej, nej. Udtrykket 'Finere end det Fineste' betyder Nirguna, det vil sige uden nogen
kvaliteter. Det er noget, du ikke kan fatte ved hjeelp af gjet eller gret eller nogen af de
andre sanser. Det, der har faerre kvaliteter, er i den henseende finere, og det, der har
flere kvaliteter, er grovere.

De fem elementer, Akasa, Vayu, Agni, Jala og Prithvi, besidder kvaliteterne: Sabda,
Sparsa, Roopa, Rasa og Gandha. Prithvi har alle fem. Jala har kun fire. Agni har tre:
Roopa, Sparsa og Sabda. Vayu har blot Sparsa og Sabda, og Akasa har udelukkende
Sabda. Det vil altsa sige, at hvert af disse er finere end dem, der fglger efter det, og at
Akasa er det fineste af dem alle.

Det er selvindlysende, at Prithvi, jord-elementet, er stationeert. Jala, vand-elementet, er
finere, og derfor flyder det. Agni, ild-elementet, er finere end vand-elementet, og det
kan derfor beveege sig opad. Vayu, luft-elementet, er endnu finere, og det kan derfor
beveaege sig i alle retninger. Akasa, rum-elementet, har blot én kvalitet: Sabda. Akasa
kan ikke bergres og har ingen form, smag eller lugt, hvorimod Gud, der er hinsides de
fem elementer, ikke har nogen af disse egenskaber. Han er Finere end det Fineste. Han
er Altgennemtraengende og Allestedsneerveerende. Det er kvaliteter, der gger en tings
vaegt. Gud har ikke nogen byrder, sa derfor er Han mere subtil end alt andet.

Lad os nu beskeaeftige os med det femte beskrivende udtryk: Sarvaadhaara. Der findes
to kategorier: Aadhaara og Aadheya. Alt det, der kan ses og hgres, ja hele Skabelsen,
er Aadheya. Det er noget, der bliver understgttet. Det bestar af de fem elementer. De
fem elementer er alle Aadheya, for de hviler pa Brahmam, pa Grundlaget. Det er
udelukkende Brahmam, der er Grundlaget. Brahmam har ikke et andet grundlag, thi der
er ikke nogen anden. Det er derfor, Gud kaldes Sarvaadhaara, alt og alles Grundlag.

Lad Mig nu tillige forklare dig den sjette betegnelse. Achinthya Rupam betyder, at Guds

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Form er Ubeskrivelig. Det er en Form, det ikke er muligt at forestille sig eller beskrive.
Han er hinsides sindets fatteevne, og det er sindet, der danner sig forestillinger og
billeder. Hans Form er derfor Achinthya, da sindet ikke formar at danne sig en
forestilling om Hans Form. Det kan veere, at du tgver med at acceptere det, men du ma
forsta, at sindet er uvirksomt og noget materielt. Sindet er flygtigt, hvorimod Brahmam,
Paramatma, er den rene Bevidsthed. Den er Evig, Udgdelig og Uforgaengelig. Den og
sindet er to modseetninger. Det Evige og det timelige. De har ikke noget med hinanden
at ggre. Sindet dgr, hvorimod Den fortsaetter med at veere. Det uvirksomme og det
virksomme har ikke noget med hinanden at ggre.

Maske far alt dette dig til at teenke, "Hvad skal en Sadhaka sa ggre?" Det er dog ikke
en umulig opgave. Det er tilstraekkeligt, at han teenker pa, at det ikke er muligt at
danne sig et billede af Paramatma. Fyld sindet med disse og lignende tanker, og du vil
modtage frugten. Sadhaka'en er ngdt til farst at lsere, hvilken retning hans tanker skal
have.

Nu sagde Arjuna bgnfaldende til Krishna, "Herre, lad os komme videre. Tiden iler. Vi kan
ikke blive ved med at holde stille herude pa krigsskuepladsen uden at patage os et
ansvar eller treeffe en beslutning. Krigen star foran os som et maegtigt uhyre med aben
mund parat til at sluge os. Jeg er rede til at adlyde, hvilken ordre Du end matte give.
Lad os komme i gang. Forteel mig derfor hurtigt om Saguna Nirakaara's syvende
aspekt.”

"Fint! Det syvende aspekt er Aadhithya-varnam, og det forteeller, at Hans Fremtraeden
er som Solens Straleglans. Det betyder, at Han straler ved Egen Kraft ganske som
Solen. Han er Uafheengig. Han er Kilden til det Lys, med hvilket Han straler og funkler.
Han er Solens Straleglans, og Han far Solen til at strale og lyse. Det er derfor, Han
baerer navnet Adithya. Lad mig med det samme forteelle dig om det ottende aspekt,
Thamasah Parasthaath, der betyder hinsides mgrke. Han er Vidne til dette mgrke, til
Ajnana. Para betyder at veere et vidne, at veere ubergrt, og der er ikke noget, der er
mgrkere end Ajnana. Ajnana er det mgrkeste mgrke. Thamasah Parasthaath betyder
derfor hinsides Maya.

Arjuna! Luk gjnene et gjeblik. Hvad ser du? Du oplever kun mgrke, ikke sandt? Hvordan
kan du vide, at det er mgrke, du oplever? Du kan jo ikke se dette magrke, s hvordan
kan du da sige, at du oplever dette mgrke? Der er to ting til stede. Der er mgrket, og
der er den, der oplever dette mgrke, ikke sandt? Dersom du selv er dette mgrke,
hvordan skulle du da kunne opleve mgrket? Nej, sadan er det ikke. Du er Betragteren.
Du er ikke mgrket. Mgrket er det, der bliver set. Du er Betragteren. Du er Vidnet.

Lad os tage et andet eksempel. Det sker ofte, at et menneske fordgmmer sig selv og
kalder sig selv uvidende og dum, men hvis han virkelig er uvidende og dum, hvordan
skulle han da kunne erkende sin egen uvidenhed? Hvor fik han den viden fra? Hvornar
opnaede han denne Jnana? Og hvordan?

A-jnana er det, der 'ses’'. Jnana er selve 'Betragteren’'. Du er det Mgrke, der ser denne
A-jnana’s Drisya. P samme made skal du kontemplere pa alle disse otte aspekter. Det
er den rette meditation pa Guds Form."

Arjuna spurgte, "Krishna! Er den form for meditation tilstraekkelig, eller er det
ngdvendigt at supplere den med noget andet?"

"Nar man udgver denne meditation, er det naturligvis ngdvendigt at sgrge for ene og
alene at rette opmaerksomheden mod denne Form. Sindet bgr da ikke forfglge andre

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

mal. Det skal med keerlighed og hengivenhed, med Prema og Bhakthi, knytte sig til den
Hgjeste. Normalt retter mennesket sin kaerlighed mod ubetydelige, flygtige forhold,
hvilket medfgrer tilbageslag og sorger. Derfor skal du undlade at rette din keerlighed
mod disse forhold og i stedet faestne den pa Gud.

Lad Mig kort forteelle dig, hvad Bhakthi er. Hgr her! Bhakthi bestar i fuldt og helt at
identificere sine mentale aktiviteter med de mentale aktiviteter hos det ideal, man har
knyttet sig til."”

Her afbrgd Arjuna Krishna, idet han spurgte, "Oh Herre, hvordan skal det nogensinde
blive muligt?" "Det er ikke umuligt, Arjuna. Hold sanserne under kontrol, sgrg for at
udslette sindet s& meget som muligt, fremelsk hjertets renhed, lad de fem livsander
haeve sig til Seersha’ens hgjeste plan, lad dit individuelle jeg blive fast forankret i den
atmiske Sandhed og ret udelukkende opmaerksomheden mod Pranava, nar Prana'en
forlader kroppen. Den, der gor det, kommer til Mig og bliver forenet med Mig. Hans
mentale aktiviteter bliver da de samme som Mine,"” svarede Krishna.

Her skal leeseren veere opmaerksom pa, hvad det var, Herren fortalte Arjuna. Herren
talte om sansekontrol. Han talte ikke om at udslette sanserne. Kontrol indebaerer, at de
adlyder dig, at de fglger din vilje. Udslettelse indebeerer, at man nsegter dem at veere
aktive, at de er fuldstaendig inaktive. Herren talte om alle sanserne, ikke blot om en
enkelt eller to. Mennesket er ngdt til at holde alle sanserne under kontrol og kun
benytte dem til de formal, de er beregnet til. Man skal ikke lade dem ggre hvad som
helst, blot fordi man nu engang har dem. Lad dem udfgre de funktioner, de er beregnet
til, men lad dem ikke ggre dig til deres slave og gdelaegge dig. Lad dem udfgre deres
opgaver pa en veldisciplineret made. Det er Guds Hensigt.

Der er tillige et andet forhold. Du er ngdt til selv helt praecist at finde ud af, hvad der vil
fa dit hjerte til at folde sig ud, og hvad der vil skabe uro og ufred. Derefter skal du holde
dig til det fgrstnaevnte og ggre dig fri af det sidstnaevnte. Dersom du ikke ggr det, men i
stedet faglger sngrklede veje som en vanvittig abekat, sa vil du forvirret vende dig hid og
did. Hvad er arsagen til alle de vanskeligheder og al den utilfredshed, mange lider under
i dag? Arsagen er, at de misbruger deres sanser.

Det er dig, der omhyggeligt skal overvage og bestemme, hvem der skal have lov til at
benytte indgangene til dit hjem. De, der skal benytte en bestemt dgr, skal ikke benytte
en anden. Dersom de far lov til det, vil hjemmmet blive fuldt af utilfredshed, forvirring og
uorden. Det er klogere at tage sine forholdsregler mod den form for forstyrrelser, for de
far adgang, frem for at begynde at beskaeftige sig med de ubudne gaester, nar de ved at
benytte den forkerte indgang er kommet ind. Du kan undskylde de uvedkommende
geester fgrste gang, men du skal bestemt sgrge for, at det ikke gentager sig. Det er en
bedre made, men det er dog ikke den bedste.

Arjuna begyndte igen at komme i tvivl, for nar sanserne er afskaret fra at kontakte
omverdenen, hvordan kan man da udtale Om? Krishna var klar over denne tvivl, og Han
sagde derfor, "Arjuna! Det er sindet, der skal udtale Om. Det er ikke munden!" Derefter
stillede Arjuna endnu et spgrgsmal for at fa fjernet en anden tvivl. Han spurgte, "Du
sagde Japathonaasthi Paathakam, at den, der udgver Japa, ikke har nogen synd.
Dersom nu Japam fjerner synd, hvad s& med Moksha, Frelse? Det er dbenbart, at Japam
ikke kan fgre til Moksha. Japam ggr det ikke muligt, at opleve Gud som en levende
Realitet."”

Herren var meget glad for, at Arjuna gav udtryk for sin tvivl. "Partha! Du har stillet et
vigtigt spgrgsmal, men hgr her. Man er ikke ngdt til at streebe efter Moksha som noget,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

der er adskilt fra andre mal. Du nar Gud, dersom du reciterer Om, og du mediterer pa
betydningen af Om, det vil sige Gud. Da opnar du Frelse." Arjuna fortsatte dog med at
forfglge dette emne. Han spurgte, "Herre! Er det overhovedet muligt for Japam at
medfgre begge disse resultater? Det er naturligvis let for Dig at sige det, men
vanskelighederne dukker op, nar vi begynder at udegve Japam og Dhyanam."

Krishna svarede, "Det er derfor, Jeg lige fra begyndelsen har fortalt dig om betydningen
af Abhyasa-yoga. Abhyasa betyder gvelse. Vedvarende traening vil sikre dig begge
frugter: du kommer til at leve uden at synde, og du opnar Frelse. Du er tilsyneladende
ikke klar over, hvor veerdifuld gvelse er. Veer ikke dum, Arjuna! Har du da ikke
bemeaerket, at treening kan fa selv dyr til at udfgre vanskelige opgaver? Laeg meerke til
disse heste, der er spaendt for din vogn, og se elefanterne, der er opmarcheret pa
slagmarken. De yder en krigstjeneste,som mennesket med sin overlegne mentale
formaen ikke er i stand til at yde. Teenk over, hvordan det er blevet muligt. Hvordan har
elefanterne, der lever i skoven, kunnet leere krigens taktik? Eller tror du, at det er deres
natur at keempe pa slagmarken? Nej, deres nuvaerende faerdigheder er bevis pa vaerdien
af Abhyasa, af treening.

Ganske tilsvarende skal du stgt og roligt leere sindet at treekke sig tilbage fra sanserne,
thi det vil da leere de feerdigheder, der udfrier dig fra treeldom. Lad mig forsikre dig om,
at de, der med deres sidste andedrag udtaler det hellige Pranava, dermed nar Gud."
Dette blev udtalt med stor veegt af Krishna.

Arjuna dristede sig til at stille endnu et spgrgsmal, "Herre! Det er da udmeerket, at de,
der med deres sidste andedrag gentager Pranava, nar Dig. Men hvad med alle dem, der
ikke gar det? Dem er der helt sikkert mange flere af. Har de ingen mulighed for at opna
Frelse? Er det da ikke alle, der bliver beaeret med pladser hos den Almaegtige i Hans
himmelske Palads? Er der ingen pladser til de ulykkelige og de fattige? Sig mig, hvor de
bliver af? Hvor bliver de lukket ind?"

"Arjuna! Veer klar over, at du er ved at blive offer for en stor fejltagelse. Herren skelner
ikke mellem steerk og svag eller mellem hgj og lav. En sadan indstilling vil aldrig kunne
slgre Hans Syn. Alle har ret til Hans Nade. Alle har ret til at komme ind i Hans
Audienssal. Dgrene star altid abne. Der er ingen vagter til at forhindre nogen i at
komme ind. Ingen bliver forment adgang. Ingen bliver inviteret. Alle er velkomne til at
ga ind. Hvad kan man stille op, hvis der er nogle, der ikke neermer sig dgren? De, der
gnsker varme, er ngdt til at ga tilstreekkeligt teet pa ildstedet og saette sig ned der. De
der star pa afstand oplever blot det lys, der kommer fra ilden. Hvad vil du sige om det
menneske, der star langt borte og erkleerer, at ilden ikke varmer? Han er bestemt ikke
helt normal.

Alle, der leenges efter Guds Neerveer, som gnsker at fi adgang til Herrens Audienssal,
og som i deres sind uafbrudt streeber efter at fa opfyldt dette gnske, har adgang og far
en bolig der. Det er ikke alle, der formar at gentage Pranava i deres sidste stund. Det er
grunden til, at man siger, at en uophgrlig ihukommelse af Gud vil forma Gud til at beere
byrden af din Yogakshema, din lykke nu og her og hinsides dette liv. Det er klart, det
kraever lang tids treening. Du kan opna alt med en Sadhana, der er stgt, rolig og
kraftfuld.”

Top

Kapitel 17: Det er vigtigt at dg pa et lykkevarslende
Tidspunkt

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

"Hvem som helst, der uophgrligt teenker pa Mig, som hele tiden ihukommer Mig, vil i
dgdens stund friggre sit andedraet gennem centeret i hovedet. Han vil da na Mig. Jeg er
ham lige sa naer, som han er Mig naer. Min kaere Arjuna, hvordan skulle jeg kunne
glemme den, der aldrig glemmer Mig? Lad Mig forteelle dig noget. Det er en
menneskelig svaghed at glemme, men Gud har ikke denne svaghed. Der er ingen grund
til Yoga eller Thapas eller endog Jnana. Det betyder ikke noget, hvad enten du afstar
fra disse andelige gvelser, fordi du er for svag, eller fordi du ikke bryder dig om at
keempe for at mestre dem, skgnt du har de ngdvendige kreefter. Jeg forlanger ikke
nogen Yoga eller Thapas. Jeg beder dig blot om at feestne din opmarksomhed pa Mig.
Vie dit sind til Mig. Overgiv det til Mig. Det er det eneste, Jeg beder om.

Jeg undrer Mig over, hvad en Sadhaka's Sadhana er i stand til at udrette, dersom han
end ikke er i stand til at udgve denne form for overgivelse. Hvis du undskylder dig med,
at du ikke har den ngdvendige sjeelsstyrke, sa ma Jeg spgrge dig, hvordan det kan
veere, at du har kreefter til at hellige dig, som du nu ggr, indholdslgse idealer og
forfeengelige fantasier som familien, rigdom og beresmmelse. Kan du ikke rette denne
styrke mod denne hgjeste form for overgivelse? Mennesket ofrer uden videre alt for
giftige, materielle glaeder, men kvier sig ved og protesterer mod ubeerlige byrder, nar
han bliver bedt om at overgive sine fglelser, tanker og handlinger til den Almasgtige!
Han tror, det er lige sa let at opna Frelse, som det er at teelle til ti. Han tror, at det er sa
let at slippe fri af denne treeldom. Hans leengsel er ikke seerlig stor, men han leenges
efter stor andelig fremgang. Han er mere optaget af Thamas end af Thapas, men han
gnsker de frugter, som udelukkende Thapas kan skanke.

De, der virkelig leenges efter denne frugt, er ngdt til at overvinde alle forhindringer og
fristelser samt alle tvivl og skuffelser, og de skal rette deres tanker mod Gud, thi Gud
vil da veere hos dem. Han vil skeenke en sadan Sadhaka den Tilstand, der betegnes med
ordene Aham Brahmasmi. Det er en tilstand, hvor Sadhaka'en og Gud er |Een (Jeg er
dig, Du er Mig, og Vi er Een). Sadhaka'en vil da uophgrligt kontemplere pa denne Enhed.
Det kaldes Ananyabhaava."”

Arjuna spurgte, "Du siger, at det er meget let at opna denne Ananyabhaava, at udvikle
Ananya-bhakthi, og at der ikke er grund til at udfolde nogen seerlig anstrengelse. Du
siger endvidere, at det er let at komme til Dig for den, der har udviklet den, men sig mig
helt preaecis, hvad gavner det at opna Forening med Dig?"

Krishna svarede smilende, "Arjuna! Findes der noget mere gavnligt? Denne hellige sejr
forvandler en almindelig dadelig til en Mahatma, men du kan alligevel stadig finde pa at
spgrge, hvad det gavner at blive Mahatma. Hgr her. En Mahatma er hgjt haevet over
almindelige mennesker. Et almindeligt menneske er grundfeestet i kroppen og i Jiva'en,
og han identificerer sig med kroppen og med andedraettet, med det begreensede, med
bglgen. Han bliver derfor af gleede og sorg kastet hid og did. Hver ny oplevelse ggr ham
enten glad eller nedtrykt. | de korte perioder mellem stille vejr og storm vakler han
omkring pa grund af mange drgje hug.

Mahatma'en er fri for alle dualistiske oplevelser. Han er haevet over dem. Han er
hinsides dem. Han har gjort sig fri af den binding, det er at identificere sig med noget
begreenset. Han er i det Universelle, i Evigheden, i Uforanderligheden, i Brahmabhaava
og ikke i Jiva Bhaava. Han ved, at Atma ikke har nogen greenser. Han oplever, at Atma
reekker ud hinsides alle graenser. Han er ubesmittet af Thamoguna og Rajoguna. Han er
ikke lad og slgv, ej heller drives han frem af begeer. Hans bevidsthed er ren og hellig, og
han er hinsides fglelser af tiltreekning og frastgdning. | vore dage er der mange, der
kalder sig Mahatma'er, men de besidder ikke hjertets renhed. Deres bevidsthed er fuld

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

af urenheder, hvorimod de, der besidder hjertets renhed, har gjort sig fri af den cyklus,
der udggres af fgdsel og dgd. De er ikke tvunget til at vende tilbage til Jorden. Dersom
du ikke opnar den form for renhed, kan du ikke slippe fri af denne cyklus af fadsel og
dad, og det uanset hvor mange gode gerninger du har udfgrt, uanset hvor hgjt dit
andelige stade end matte veaere, og uanset hvor hgj en himmel du end har sikret dig! Det
er udelukkende dem, der stedse lever i Brahmabhaava, der kan opna det Evige Mig, og
de formar at bryde denne cyklus ved at lade sig forene med Mig."

Nu gav Arjuna udtryk for en anden tvivl, der plagede ham. Han sagde, "Hvis det er
sandt, hvorfor erkleeres det da i Upanishad'erne, at de, der nar Brahmaloka, Himlen,
ikke behgver at blive fgdt igen? Veaer venlig helt preecis at forteelle mig, hvem det er, der
har gjort sig fri af denne cyklus af fgdsel og dgd.”

"Arjuna, i Upanishad'erne tales der om to former for Frelse: Sadyomukthi og
Kramamukthi. Sadyomukthi kaldes tillige Kaivalyamukthi. Man behgver ikke at straebe
efter Himlen for at opna Den. Man far den her og nu, ikke lidt efter lidt, trin for trin. Den
form for Frelse er din i al Evighed. Resten er underlagt forandring. Nar frugterne af gode
gerninger er opbrugte, er man ngdt til at forlade Himlen, og livet pa Jorden begynder
igen. Disse Sjeele opnar ikke Forening. Det er udelukkende dem, der opnar Kaivalya, der
forenes og bliver Eet med Evigheden, med det Universelle.”

Her afbrgd Arjuna Krishna og sagde, "Det vil altsa sige, at de sjeele, der opnar Kaivalya,
bliver tilintetgjorte. Ikke sandt? Eller er der forskel pa Laya og Naasam, pa Forening og
tilintetggrelse?"

"Nej, Partha! Layam er ikke det samme som Naasam. Forening er ikke tilintetggrelse. Vi
taler om Layam, nar det bliver usynligt."

"Det er jo det, der sker, nar noget bliver tilintetgjort. Sa bliver det usynligt, og vi kan
ikke leengere se det.”

"Hvordan kan du dog sige, at det, du ikke lezengere kan fa gje pa, er blevet tilintetgjort?
Det er forkert. Et stykke sukker eller noget salt forsvinder i vand. Du kan ikke leengere
fa gje pa det, men kan du deraf slutte, at det er blevet tilintetgjort, eller vil du sige, det
er blevet en del af vandet? Du kan smage det, s& du ved, det er der. Det har ikke
leengere nogen form, men dets Guna, dets kvalitet, er til stede. P4 ganske samme made
forenes Jiva'en med Brahmam. Jiva'en bliver ikke tilintetgjort. Dersom Jiva'en ikke
opnar denne Forening, kan den hgjest opna at bevaege sig frem og tilbage mellem
Himmel og Jord. Den ggr sig fortjent til at leve i Himlen i nogen tid for derefter atter at
blive fgdt pa Jorden, hvor den pa ny kan streebe efter at opna Frelse."

Arjuna var stadig plaget af tvivl. Han spurgte Krishna, "Krishna! Du siger, at ingen
Himmel, ja end ikke Brahmaloka kan frelse mennesket fra denne cyklus af fgdsel og
dad. Hvilken vej er da kongevejen til Frelsen? Siger Du, at de, der straeber efter at opna
disse Himle, kun opnar dem og intet andet?"

Krishna svarede, "Partha! Der findes en Tilstand, der er Evig, og som er hinsides alle
disse Himle. Der findes mange veje, der fgrer til den Tilstand. Mennesket sgger veje,
der enten er umoralske eller behagelige, fordi han ikke kender disse veje eller den
Lyksalighed, den Tilstand rummer. Han formar ikke at skelne mellem den rette vej og
den forkerte vej.

Lad mig forteelle dig om de fire veje, menneskeheden nu fglger. Der er Karma-atheetha,

der betyder hinsides Karma og upavirket af Karma. Der er Nishkaama-karma, der
indebaerer, at man udgver Karma uden at begeere frugten, uden at man higer efter noget

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

resultat. Der er Sakaama Karma, der indebeerer, at man gnsker at hgste og nyde
frugten, og der er til slut Karma-bhrashta, der omfatter den Karma, der udgves uden
nogen form for disciplin og kontrol.

En Jivan-muktha udgver Karma-atheetha, thi al hans Karma er blevet forteeret af ilden
fra Jnana. Alle hans tilskyndelser til aktivitet er blevet ristede af den Visdom, han har
opnaet. Han har ikke leengere brug for pabud og forbud (Vidhi og Nisheda). Han har ikke
brug for nogen Sadhana sadsom Dana (velggrenhed), Dharma (ret adfeerd) og Thapas
(bodsgvelser). Alt, hvad han ggar, fgler eller taenker, vil veere guddommeligt og dydigt og
til gavn for menneskeheden. Den jord, han betraeder, bliver hellig. Hvert eneste af hans
ord er Guds Tale. Nar han dar, behgver hans dndedreet ikke at tage ham op til de
himmelske riger. Nar kroppen dgar, bliver han straks forenet med Brahmam. Det er den
slags Jivi'er, Jeg netop har omtalt, der har opnaet Kaivalyamukthi, Brahma-praapthi
eller Sadyomukthi.

Lad Mig beskrive den anden kategori. Den bestar af dem, der mestrer Nishkaama-
karma. De kaldes Mumukshu'er. En Mumukshu har viden om vejen til Frelsen, og det er
hans agt at opna denne Frelse. Han udfgrer alle handlinger som trin pa vejen til
Virkeliggegrelse af Gud. Han kan derfor aldrig synde. Han ser ikke frem til handlingens
frugt. Han overlader den til Gud, og Gud giver ham den, eller Gud undlader at give ham
den. Hans drivkraft er ikke materielle motiver, og drivkraften er ej heller hans gnske om
at opna himmelske gleeder. Hans mal er udelukkende at opna Frelse og blive fri af den
materielle verdens treeldom. Han vinder Guds Nade i forhold til den vedholdende tro,
han besidder, og den regelmaessige, andelige disciplin, han udgver.

Den tredje gruppe tror pa veerdien af Sa-kaama-karma, og de udfarer alle deres
handlinger, fordi de higer efter handlingernes frugter. De gnsker fuldt og helt at vinde
frugten, og de udfgrer derfor udelukkende de handlinger, der er godkendte i
Sastra’'erne. De udgver ikke nogen syndige eller forbudte handlinger. De vil veerdseette
hver eneste handling ud fra de goder, den medfgrer for dem, ud fra den lykke, den
skaenker dem, og ud fra det himmelske plan, den vinder for dem. Nar disse mennesker
forlader denne verden, sa ankommer de til de Loka'er (overjordiske verdener), de har
laengtes efter og arbejdet for. De opholder sig der, indtil resultaterne af deres gode
gerninger er brugt op, og derefter er de igen ngdt til at vende tilbage til Jorden.

Den fjerde gruppe lader sig ikke lede af nogen bestemte leveregler. De har ingen
normer. De skelner ikke mellem handlinger, der er dydige eller syndige, rigtige eller
forkerte, passende eller upassende. De frygter ikke helvede, de har ingen forestilling
om Himlen, de frygter ikke Djeevelen, de eerer ikke Gud, de respekterer ikke
Sastra'erne, og de fatter ikke, hvad Dharma er. Det bedste vi kan sige om dem er, at de
er vilde dyr med menneskelige former. De fleste mennesker tilhgrer denne ulykkelige
gruppe. De hungrer efter flygtige gleeder, korte, lykkelige stunder samt forbigaende fryd
og velbehag. Det vil veere en stor fejl at kalde dem aber med menneskeform, for aber
hopper kun omkring fra gren til gren, fra tree til tree. En abe giver slip pa den farste
gren, fordi den hopper over pa den naeste. Menneskene derimod er mere som kalorme,
der kravler fra blad til blad. En kdlorm hager sig fast i det nye blad, far den giver slip pa
det blad, den kommer fra.

Det vil altsa sige, at mennesket med sine handlinger i dette liv former sit naeste liv. Han
bestemmer, hvor han vil leve, og hvordan livet vil blive, allerede inden han forlader
denne verden. Det nye sted er rede til at modtage ham. Hans fagdder er allerede plantet
der, og det er fgrst, nar han har gjort det, at han slipper sit tag i denne verden. Disse
mennesker beveaeger sig rundt med det hjul, som livets cyklus af fgdsel og dagd kan
lignes ved. Arjuna, man er ngdt til at sikre sig, at man fgdes og dgr pa lykkevarslende

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

tidspunkter for at opna et godt liv og en veerdifuld ded. For eksempel veelger Yogi'er
udelukkende lykkevarslende tidspunkter at dg pa. De veelger ikke andre tidspunkter.
Det er derfor, man siger, at dgden viser menneskets renhed. Selv for at dg er man ngdt
til at udveelge sig et lykkevarslende tidspunkt.”

Arjuna sagde, "Krishna, forteel mig, hvilket tidspunkt man skal veelge at dg p3a, sadledes
at man kan slippe fri af denne cyklus af fgdsel og degd, og forteel mig tillige, hvilke
tidspunkter man skal undgd." Krishna svarede, "Dit spgrgsmal er betimeligt og
patreengende, Partha. Af og til bliver Jeg forundret over, hvor intelligent du er, og da gar
du Mig meget glad, men andre gange ma Jeg le ad din uvidenhed. Denne
sammenblanding skyldes din selviskhed og dine bindinger. Nok om det. Lad os finde
svaret pa dit spagrgsmal.

De Yogi'er, der udgver Nishkaama Karma, gar bort i Tejas, det vil sige om dagen, nar
det er lyst, i den periode af maneden, hvor Manens lys er tiltagende, og i det lyse
halvar, altsa i Uttarayana. Agni, ild-elementet, er den farste tilstand, de nar. Den vej, de
folger, kaldes derfor Devayana. Den kaldes tillige Archiraadimarga, fordi Agni i
Veda'erne tillige kaldes Archi. Disse Yogi'er opstar fra Prakaasa (straleglans og lys). De
bevaeger sig gennem denne Prakaasa, og de forenes med Prakaasa. De nar Brahmam
og bliver ikke fgdt pa ny.

De Yogi'er, der udgver Sa-kaama-karma, gar bort i Dhuma (rgg) om natten i den mgrke
periode af maneden, hvor Manens lys er aftagende, og i det mgrke halvar, altsa i
Dakshinayana. De fglger Dhumadi-marga og nar Swarga, Himlen. Her kan de sa nyde de
gleeder, de har hungret og straebt efter. Nar de har opbrugt resultaterne af deres gode
gerninger, bliver de fgdt igen.

Begge disse kategorier er Yogi'er, og de vil veere at finde lige sa leenge, der i denne
verden findes andelige aspiranter og mennesker, der aktivt sgger en hgjere udvikling.

Her er det naturligt, at der opstar tvivl, for hvordan kan det veere, at manedens lyseste
periode er lykkevarslende, og den mgrkeste periode ikke er det? Og hvad sker der med
dem, der dar, nar det hverken er lyst eller mgrkt, og nar det hverken er dag eller nat?
Det er en rimelig form for tvivl, og alle har krav pa at kende svaret.

Du er fgrst ngdt til at forsta, hvad Sukla Paksha manedens fjorten lyse dage betyder.
Det er de fjorten dage, hvor Manens lys gges dag for dag. Men hvilken forbindelse er der
mellem Manens lys og mennesket og hans dgd? Manen symboliserer menneskets sind.
'‘Chandramaa Manaso Jaathah' betyder, at Manas, sindet, blev fgdt af Manen. Manens
lyse halvdel repraesenterer derfor den andelige udvikling af sindet i guddommelig
disciplin. Fuldmanen symboliserer her fuldbyrdelsen af denne bestraebelse. Den lyse
halvdel af maneden er derfor et udtryk for den periode, hvor man opnar andelig
udvikling. For kroppen har vi den synlige mane. For sindet har vi den symbolske
maneguddom, der styrer sindet. Begrebet Sukla Paksha betegner derfor den ggede
straleglans fra sindet, der opstar, nar man opnar starre og stgrre erkendelse af sin egen
Guddommelighed.

Og hvad betyder Uttarayana? Det bgr du heller ikke have nogen tvivl om. Nar du udfarer
tilbedelse og forstar betydningen af hver eneste, rituel handling, og nar du udgver
Sadhana og ved, hvad hvert trin fgrer til, sa renser og helligger disse handlinger hjertet
mere effektivt, og de lgsner lettere tvivlens laenker.

Uttarayana er betegnelsen for den tid pa aret, hvor der ikke forekommer tage, og hvor

der ikke er nogen skyer pa himlen, men hvor Solen straler i al sin glans. Det er den
umiddelbare betydning, men der findes ogsa her en dybere mening. Hjertet er den indre

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

himmel, og her skinner Buddhi, intellektete, der her er Solen. Nar denne indre himmel er
overskygget af uvidenhedens skyer, af selviskhedens tage og af tilknytningers rggsler,
da er intellektets Sol ikke synlig, og alt bliver misforstaet. Alt er da mgrkt og skummelt.
Nar den indre himmel er ren og skyfri, og Solen her skinner i al sin glans, taler vi om
hjertets Uttarayana. Du har sikkert hgrt udtrykket Jnanabhaskara, der betyder
Visdommens Sol. Visdom og intelligens er altid knyttet til Solen. Nar et menneske gar
bort med Visdommens stralende Sol i sit hjerte, undgar han at skulle fades pa ny. Han
folger da Agni-vejen, Archiraadi-vejen, som Jeg har omtalt, og han opnar Forening med
Brahmam.

De, der gar bort i det andet halvar, i Dakshinayana, mgder den modsatte skeebne. Da er
hjertet fuldt af skyer, af reg og tage. Da er Solen ikke synlig, og man kan ikke se dens
glans. | manedens fjorten mgrke dage er Manen i aftagende, og det symboliserer, at
feerre og feerre tanker rettes mod Gud. Nar det er nymane, er alt indhyllet i det dybeste
mgarke, og alle andelige impulser bliver tilintetgjort. Ajnana's teette rggslgr omslutter
fuldsteendigt sindet. Det er det, der er meningen med begrebet Krishna Paksha. De, der
dar pa dette ulykkevarslende tidspunkt, far en ulykkelig skeebne."

Top

Kapitel 18: Lad Herren baere dine Byrder

"Uttarayana Marga prises og kaldes Sukla Marga, den lyse vej, fordi den er oplyst af
Jnana's hellige Straleglans. Dakshinayana er derimod mgrk og opfyldt af Thamoguna og
Ajnana. Derfor kaldes den Krishna Marga, den mgrke vej. De, der gar bort under
Uttarayana, fglger den lyse vej, og de nar frem til Moksha, til Friheden, der er uden
nogen form for selvbedrag. Moksha er hjemstedet for og kilden til Brahmananda, og
derfra er det ikke muligt at vende tilbage til denne verden, der bestar af navne og
former, dette omrade af inkarnerede vaesener. De, der gar bort under Dakshinayana,
falger den mgrke vej, og de er ngdt til atter at tage ophold i en Deha, dette fysiske
opholdssted, der er underlagt fedsel og dad.

Begrebet Uttarayana betegner en bestemt sindstilstand snarere end en bestemt
tidsperiode. De, der har erkendt Selvets Straleglans, falger Uttarayana Marga, nar de
forlader kroppen, og de, der dgr i uvidenhed om deres atmiske Virkelighed, fglger
Pithryana, Dakshinayana, den mgrke vej.

Blandt Guna'erne er det Sathwaguna, der er hellig og stralende. Thamoguna er mgrk, og
farverne hvid og sort benyttes derfor til at symbolisere Sathwaguna og Thamoguna.
Desuden findes der to Nadi'er, Ida og Pingala. De er subtile nervebaner. Ida er til
venstre, og Pingala er til hgjre for Sushumna. Ida-naadimarga er manevejen, og Pingala-
naadimarga er solvejen. Yogi'er fglger solvejen, og alle andre fglger manevejen. Det er
et andet af livets uopdagede mysterier.

Alle, der er fodt, ma dg. Samyoga farer til Viyoga. En konstruktion medfgrer pa et
senere tidspunkt en destruktion af det, der er blevet konstrueret. Det er en naturlov, at
fodsel forer til ded, og at dad ferer til fadsel. Nar den universelle Brahmam er erkendt,
opstar den Tilstand, der hverken kender nogen ankomst eller afgang, thi nar Brahmam
er Allestedsnarveerende, hvor kan man da komme fra, og hvor kan man da ga hen?

Der er ingen grund til at tvivle om, at alle kan opna denne Tilstand, eller om, at alle kan

opna denne Sejr. Det er heller ikke ngdvendigt at udvise nogen seerlig anstrengelse, at
have en seerlig gunstig skaebne eller at udfgre nogen bestemt handling. Det er

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

tilstreekkeligt, at du altid teenker pad Paramatma, at du uophgrligt mediterer pa Gud. Det
vil fjerne sindets urenheder, og det selvbedrag, der overskygger sindet, vil forsvinde.
Det er i sig selv Moksha, for er Moksha noget andet end Moha-kshaya, selvbedragets
undergang? Den, der har opndaet denne Moha-kshaya, vil na Brahmam Tilstanden,
Brahmathwa, uanset hvordan han end matte dg. Han kaldes da Jnani."

Her stillede Arjuna atter et spgrgsmal. Han spurgte, "Krishna! Jeg forstar ikke helt
meningen med det, Du kalder Jnana. Er Jnana den viden, man opnar ved at lytte til en
laerer? Eller er det den leerdom, man finder i Sastra‘'erne? Eller er det den lserdom, der
bliver videregivet af dem, der har gjort mange erfaringer? Hvilken af disse former for
viden er det, der udfrier mennesket fra treeldom?"

Krishna svarede, "De former for viden, du har naevnt, er alle gavnlige pa forskellige trin
pa den andelige udviklings vej, men ingen af dem formar at bringe dig hinsides denne
cyklus af fgdsel og dgd. Det, der udfrier dig, kaldes Anubhavajnana, der er den viden, du
selv erkender. Det er udelukkende den, der kan satte dig Fri. Leereren kan hjselpe dig
lidt i denne proces, men han er ikke i stand til at vise dig dit virkelige Jeg. Det er du
nedt til selv at erkende, og du er desuden ngdt til at have gjort dig fri af laster sdsom
misundelse. Fgrst da kan man kalde dig en Purna Jnani, der jo betegner den, der har
opnaet den fuldkomne Jnana. Det er udelukkende den, der har tillid til denne Jnana, og
som ofrer sig for at opna den, og som tillige er fuld af lzengsel efter at sikre sig den, der
kan leere Mig at kende.

Han skal veere hinsides misundelse, og han skal desuden veere opfyldt af Sraddha, der
giver sig udtryk i oprigtig og vedholdende straeben. En helhjertet, vedholdende straeben
er en forudseetning for udfgrelse af selv den mindste handling fra menneskets side. Det
geelder ikke alene for mennesker. Det geelder ogsa for fugle og dyr, samt for orme og
virus. Alle er de ngdt til at udvikle denne vedholdende straeben for at na deres mal.
Dersom din straeben ikke er helhjertet og vedholdende, kan du ikke na dine mal.

Arjuna! Jeg er Vidnet. Pa grund af Mig dannes hele denne sammenhobning af de fem
elementer, alle disse bevagelige og ubeveegelige genstande, der kaldes Prapancha.
Jeg er den Arsag, der aktiverer denne Prapancha péa forskellige méder. De uvidende
tror, at Jeg blot er et almindeligt menneske, og de forstar ikke, at Jeg er det hgjeste
Princip, at Jeg er Herre over alle elementerne, og at de er ngdt til at fglge Min Vilje.
Nogle hgjtudviklede mediterer med serefrygt pa Mig i form af Brahmam. Andre tilbeder
Mig og benytter dertil forskellige Navne og Former, og atter andre tilbeder Mig ved
hjeelp af Jnanayajna og Atmayajna.

Det er Mig, der modtager tilbedelsen, uanset hvilket Navn og hvilken Form, der tilbedes,
thi Jeg er Malet for alt og alle. Jeg er den eneste Ene. Der er ikke nogen anden. Det er
Mig, der gennem Mine mange Navne og Former bliver den Tilbedte. Jeg er desuden alle
handlingers Frugt, det er Mig, der skaenker frugten, Jeg er Grundlaget, Jeg er alt og
alles Igangseetter. Hvorfor blive ved med at opremse og gentage det samme? Jeg er
Kraften bag alting og alle livsformers fadsel, liv og dgd. Jeg er den Arsag, der hverken
fades eller dgar.

Erkend Mig, den oprindelige Arsag. Da opstar den sande Moksha. Den, der opnar denne

Moksha, er Jivan Muktha (han har opnaet Frelse, allerede mens han lever). Arjuna! Den,
der leenges efter at blive Jivan Muktha, efter at opna Moksha, er ngdt til at udfere nogle
enkle discipliner. Han er ngdt til fuldt og helt at ggre sig fri af tilknytningen til kroppen.”

Da Arjuna hgrte det, afbrgd han Krishna og sagde, "Krishna! Siger Du, at denne ikke-
tilknytning til kroppen, denne Sadhana, er en ganske enkel, andelig disciplin? Er det nu

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

virkelig sa let at udagve den? Den er vanskelig at udgve for selv hgjtudviklede asketer,
og Du anbefaler den med stor tungefaerdighed til folk som mig og far det til at lyde, som
om det er en let sag, men den kreever en kolossalt stor anstrengelse. Jeg fagler, at Du
seetter mig pa en prgve med den slags forslag. Kan jeg nogensinde opna den Tilstand?
Kan jeg opna Frelse, kan jeg opna Moksha? Der er ikke noget hab for mig." Arjuna satte
sig modlgst ned.

Krishna lagde meaerke til, at Arjuna langsomt mistede modet. Han gik helt hen til ham,
klappede ham opmuntrende pa ryggen og sagde, "Arjuna! Der er ingen grund til at blive
forvirret og fortvivle af den grund. Der er ingen, der tror pa det, straks de hgrer om det.
Man er ngdt til med sin fornuft at undersgge det grundigt, og man vil da opdage, at
denne disciplin ikke er sa vanskelig at udgve, som man forestiller sig. Der er ingen
grund til at lade haret gro vildt, at ga i orangefarvede klaeder og pine og plage kroppen,
sa den bliver skind og ben, for at opna den fuldkomne form for ikke-tilknytning. Det er
tilstreekkeligt, at du uden nogen form for begeer overgiver alle dine aktiviteter til Gud.
Det er hemmeligheden bag Frelsen.

Det er ikke vanskeligt at udfgre alle sine handlinger pa den made. Det er dog
ngdvendigt, at man tillige har udviklet en urokkelig tro, samt at man er oprigtig og
alvorlig i sine bestreaebelser. Disse kvaliteter er naturligvis ngdvendige for alle former for
aktivitet, sa du kan forstd, at de ogsa er ngdvendige for andelige aktiviteter.

Enhver blandt de hengivne, der helliger alle sine handlinger til Mig uden nogen anden
tanke, enhver, der mediterer pa Mig, tjener Mig, tilbeder Mig, ihukommer Mig, ved at
Jeg altid er hos ham, og at Jeg altid vil tage vare pa ham i denne verden savel som i
den neeste. Jeg beerer byrden af hans Yogakshema. Er du med?", spurgte Krishna, idet
Han atter klappede Arjuna pa ryggen og fyldte den krafteslgse Arjuna med ny styrke og
nyt mod.

Denne Forsikring fra Gud om, at Han vil tage vare pa den hengivnes Yogakshema, har
fart til mange misforstaelser. End ikke Pundit'er - for ikke at naevne andre - har formaet
at fatte dens sande mening. De, der kommenterer Githa'en, udleegger denne erklaering
pa mangfoldige mader.

Denne i hgjeste grad hellige erkleering svarer til navlen i den krop, Githa'en kan lignes
ved. Brahma blev fgdt af Vishnu's Navle. Denne Sloka er navlen eller kilden for alle, der
tarster efter Brahmajnana. Dersom du praktiserer denne Sloka, sa kan du forsta hele
Githa'en.

Der cirkulerer en maengde interessante historier om denne Sloka. Lad Mig give et
eksempel. En leerd Pundit foreleeste engang om Githa'en med en eerefrygtindgydende
Maharaja som tilhgrer. En dag naede de frem til denne Sloka.

Ananyaaschinthayantho Maam

Ye Janaah Paryupaasathe
Theshaam Nithyaabhiyukthaanaam
Yogakshemam Vahaamyaham.
[Bhagavad Githa 9:22]

Med stor begejstring forklarede Pundit’en de mange konsekvenser af denne Sloka, men
Maharaja'en rystede pa hovedet og sagde, "Det er en forkert udlaegning."” Han fortsatte
med at sige, at hver eneste af Pundit'ens forklaringer var forkert. Den stakkels Pundit
havde ellers vundet fortjenstfulde udmaerkelser ved mangen en Maharaja's hof og var
blevet beaeret af dem med fine titler. Han fglte sig dgdeligt ydmyget, da Maharaja’'en i
overveerelse af alle hoffolkene nedgjorde hans udleegninger af Sloka'en ved at sige, at

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

den var forkert. Denne forsmaedelse smertede ham, men han tog mod til sig og fortsatte
udleegningen. Han anvendte nu al sin leerdom og kastede sig med stor veltalenhed ud i
et foredrag om de forskellige betydninger af ordene Yoga og Kshema. Maharaja'en
accepterede end ikke denne forklaring og befalede, "Find meningen med denne Sloka,
og nar du virkelig har forstaet den, sa kom tilbage til mig i morgen.” Da Maharaja'en
havde sagt disse ord, rejste han sig fra sin trone og gik ind i sine private gemakker.

Pundit'en mistede nu den lille smule mod, han havde tilbage. Hans hjerte var tungt af
bekymring. Forsmaedelsen gjorde ham svimmel. Han ndede dog hjem, lagde Githa'en fra
sig og faldt om pa sin seng.

Det overraskede Pundit'ens kone, og hun spurgte, "Sig mig, hvorfor du i dag kommet sa
bekymret hjem fra slottet? Hvad skete der helt praecis? Hun blev bekymret ved med at
stille ham det ene spgrgsmal efter det andet, og Pundit'en var derfor ngdt til at forteelle
alt, hvad der var sket. Han fortalte om forsmaedelsen, og om hvordan Maharaja‘en havde
befalet ham at ga hjem og sa videre. Hans hustru lyttede stille og roligt til beretningen
om, hvad der var foregaet, og efter at have teenkt dybt over, hvad der var sket, sagde
hun, "Ja, det er sandt. Det er rigtigt, hvad Maharaja'en sagde. Din udleegning af den
Sloka var forkert. Hvordan skulle Maharaja'en dog kunne acceptere den? Det hele var
din fejl.” Da Pundit'en hgrte det, blev han vred, og han rejste sig fra sengen som en
kobra, der er blevet tradt pa halen. "Hvad bilder du dig egentlig ind, dit fae? Er du
klogere, end jeg er? Du, der hele tiden arbejder i kgkkenet, hvor du laver mad og
serverer. Siger du nu, at du ved mere, end jeg gar? Ti stille og skrub af!" rabte han.

Hun lod sig dog ikke skreemme bort, men svarede, "Min kaere mand! Hvorfor bliver du sa
vred over at hgre sandheden? Gentag endnu en gang denne Sloka for dig selv, og teenk
dybt over dens mening. Da vil du selv n& frem til det rette svar." Ved hjeelp af blide ord
formaede hustruen at fa sin mand til at falde til ro.

Pundit'en begyndte at analysere hvert eneste af Sloka'ens ord. "Ananyaaschinthayantho
Maam..." Han udtalte ordene langsomt og gentog de forskellige betydninger hgijt.
Hustruen afbrgd ham og sagde, "Hvilket formal tjener det at laere de forskellige ord og
udleegge deres mening? Sig mig, hvad gnskede du at fa ud af dit mgde med denne
Maharaja? Hvad var formalet?" Nu blev Pundit'en aldeles rasende. Han rabte, "Er det
ikke min pligt at brgdfgde denne familie og sgrge for dette hjem? Hvordan skal jeg
skaffe penge til mad og drikke og kleeder med mere til dig og de andre? Det er
naturligvis derfor, jeg opsggte ham. Hvad har jeg ellers med ham at ggre?"

Hustruen svarede, "Dersom du havde forstaet, hvad Herren Krishna har erklzeret i
denne Sloka, s& havde du ikke fglt dig tilskyndet til at opsgge denne Maharaja. Dersom
man tilbeder Herren uden nogen andre tanker, overgiver sig til Ham og uafbrudt teenker
pa Ham, s& har Han i denne Sloka erkleeret, at Han pa alle mader vil tage vare pa en
sadan hengiven. Du efterlevede ikke disse tre ting. Du opsggte Maharaja'en og regnede
med, at han ville give dig alt! Det er pa det punkt, du har handlet stik imod meningen i
dette vers, og det er grunden til, at han ikke godkendte din forklaring."

Da den bergmte Pundit havde hgrt disse ord, sad han i nogen tid og grundede over
hendes bemeerkninger, og han erkendte sin fejl. Naeste dag gik han ikke op pa slottet.
Han blev i stedet hjemme og fordybede sig i tilbedelse af Krishna. Da kongen spurgte
sine hoffolk, hvorfor Pundit'en ikke var kommet, svarede de, at han ikke var taget af
sted, men var blevet hjemme. Kongen sendte bud efter ham, men Pundit'en neegtede at
komme. Han sagde, "Der er ingen grund til, at jeg skulle opsgge nogen som helst. Min
Krishna vil skeenke mig alt det, jeg har brug for. Han vil baere min Yogakshema. Jeg er
blevet spottet og hanet, fordi jeg ikke havde erkendt det, og fordi jeg var blindet af min

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

eergerrighed efter at leere veerdilgse ords forskellige betydninger at kende. Dersom Jeg
overgiver Mig til Ham og uafbrudt tilbeder Ham, vil Han opfylde alle mine behov."

Da budbringeren overbragte denne besked til Maharaja'en pa slottet, begav denne sig
til fods til Pundit'ens hjem. Han kastede sig for fgdderne af Pundit'en og sagde, "Jeg
takker dig af hele mit hjerte, fordi du i dag i lyset af din egen erfaring har demonstreret
meningen med den Sloka, du i gar holdt foredrag om." Saledes belzerte Maharaja’'en
Pundit'en om, at et hvilket som helst forsgg pa at udbrede andelig oplysning er
indholdslgs stillen til skue, dersom man ikke kan tale ud fra egen personlig erfaring.

Selv i vore dage er der mange leerde, der holder foredrag om Githa'en, og som
propaganderer for den, men som ikke selv praktiserer dens leere ud i livet. De
beskaeftiger sig med Githa'en pa et vaerdilgst, overfladisk plan. De udleegger og
forklarer den ordrette mening, ordenes betydning. Intet andet. Dersom man sgger at
udbrede kendskabet til Githa'en uden selv at fare dens leere ud i livet, sa haner man
denne hellige bog og modarbejder dens formal. De roser Githa'en til skyerne og siger, at
den er selve livsanden, at den er det mest veerdifulde af alle andelige skrifter, og at den
er Guds direkte Tale til os.

Det ser ud, som om de seetter Githa'en meget hgjt, thi deres gjne fyldes af tarer, blot de
herer den blive omtalt. De laegger den oven pa hovedet, de presser den mod deres gjne,
og de har den i deres meditationsrum, hvor de tilbeder den med en voldsomt
demonstrativ, men hul form for hengivenhed. Al deres arbgdighed og tilbedelse er kun
rettet mod den fysiske bog, mod papiret!

Dersom de virkelig respekterede Guds Ord, Githa'ens leere, sa ville de streebe efter at
fore denne laere ud i livet. Ikke sandt? Det ggr de imidlertid ikke, og de har heller ikke
et gran af erfaring. Dersom de havde nogen som helst erfaring, ville de ikke ga rundt og
seelge denne erfaring for penge. De ville da udelukkende hungre efter Guds Nade.

Ikke én ud af en million af de Githa Pracharak'er, der i vore dage taler om, at det er
deres opgave at udbrede kendskabet til Githa'en, hungrer efter Guds Nade. Nej, for
dersom de havde denne leengsel, ville de ikke have teenkt pa indtaegter og penge.

Top

Kapitel 19: Den rene af Hjertet modtager Guds Nade

I vore dage er der blevet flere og flere foredragsholdere, der gnsker at udbrede
kendskabet til Githa'en. Det har medfagrt mange forskellige fortolkninger af Githa'en,
hvoraf de fleste afviger langt fra sandheden, og de overskygger derfor den sande
betydning. Disse fortolkninger udtrykker foredragsholderens personlighed og
karakteregenskaber. Nar han fgrst har dannet sig en mening, sgger han at forsvare den
med passende argumenter for at vise, at alle andre tager fejl. Derefter gentager han
som en papeggje ved enhver given lejlighed denne opfattelse, men han forsgger ikke at
praktisere Githa'ens leere og ggre den til en del af sit daglige liv. Den slags personer
foregiver at vaere store Githa Pracharak'er, og de slaeber rundt pa en stor byrde af titler
og andre tegn pa deres store leerdom. De fordaerver sig selv med dette bedrageri, og de
undergraver tilliden til Githa'en.

Formalet med hvert eneste af Guds Ord er, at det skal komme til udtryk i den daglige

tilvaerelse. Formalet er derimod ikke, at man skal g& rundt og holde foredrag om dem,
for at man kan blive bergmt. Verden er af lave nu om dage, og Githa'en misbruges til at

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

opna hyldest og beremmelse. De, der lytter til disse Pracharak'er, forssmmer desuden
at finde ud af, om de er troveerdige. De bekymrer sig ikke om at undersgge, om de
personer, der roser Githa'en til skyerne, nu ogsa selv har smagt Githa'ens sgdmefyldte
budskab. Der er langt mellem ord og handling. De rader og vejleder andre, men de, der
bliver vejledt, opdager, at leererne ikke selv fglger denne vejledning. Ja, det ggr end
ikke én ud af en million.

Der er nogle, der praler med, at de kan hele Githa'en udenad, og at de, hvis de far
opgivet kapitel og nummer for et givet vers, pa stedet kan fremsige en hvilken som
helst Sloka fra Githa'en, du matte gnske at hgre. De kan ogsa oplyse kapitel og nummer
pa et hvilket som helst citat eller ord fra Githa'en. Nar den form for laerdom stilles til
skue, er det lige fgr, Jeg bryder ud i latter. Stakkels tunge, der skal kunne alt det, uden
at noget af al denne leerdom bliver praktiseret. En grammofon kan gentage denne
lzerdom lige s& godt, som de kan, og opna samme udbytte. Det er mere gavnligt at
praktisere et enkelt vers, end det er at leere alle versene udenad. Arjuna viste ved at
efterleve disse vers, at alle Krishna's Ord var sande. Det var hans oprigtighed, der vandt
ham Krishna's Nade.

Det er synd og skam, at selv meget laerde Pundit'er i vore dage ikke kender den fryd og
gleede, der er en fglge af at efterleve blot et enkelt af Githa'ens budskaber. Hvad kan
man da i denne forbindelse sige om laegfolk, om uvidende mennesker? Kort fortalt, sa
findes der nogle endog meget kendte fortolkere af Githa'en, der i deres forhold til
Githa'en er hyklere, fordi de handler stik imod Githa'ens budskab. Til denne Sang fra
Gud fgjer enhver sine egne kunstlede toner for at fremhaeve sin egen forskruede
lzerdom eller sin egen forkaerlighed. Lad os se pa et enkelt eksempel af denne art. | det
tiende vers i kapitel seks erkleeres det, at Parigraha er en stor synd.

Burde det da ikke veere sadan, at de, der accepterer Githa'en som autoritet, ogsa
handler i overensstemmelse med dens budskab og undgar Parigraha? Parigraha betyder
at tage imod et eller andet, og Parigraha omfatter endog alt det, der har med kroppens
forplejning at gore, og alt det, der tjener til at bevare Dharma! Alligevel siger 99 procent
af alle disse Pracharak'er "Ja, tak", nar nogen tilbyder dem noget. Fordgmmelsen af
Parigraha geelder alle dens forskellige former. Der er ingen undtagelser eller
seertilfeelde. Og dog bliver der under Harathi bedt om kollekt og om bidrag til
Githayajna'er, offergaver til deekning af udgifter til Githa Pracharak Sanga’'er og til
Nazor eller Kanuka til Guru'en. Man saelger billetter til foredrag, ganske som man
seelger billetter til biografen eller teatret. De, der ggr sadan, har ingen tillid til Krishna's
Ord, for hvis de havde det, ville de ikke handle stik imod Hans Budskab. Hvis de var
overbevist om, at det var forkert, sa ville de ikke lade sig friste til at ggre det. De
mener, at de har gjort deres pligt, nar de har forklaret Sloka'en. De fagler ikke selv noget
behov for at falge disse rad. Det er tidsanden, for vi lever i en hyklerisk tidsalder. De,
der overveerer en sadan Githa Prachar, mister fgrst troen pa Pracharak’'en, og siden
mister de tilliden til selve Githa'en. Det hele bliver til et tomt og meningslgst skuespil.

Githa'ens leere bliver ikke respekteret neer sa meget som selve den fysiske bog. Der er
mange tusinde mennesker, der, nar de ser hellige bgger som Githa'en, Ramayana'en,
Bhagavatha'en, Bharata'en og lignende bgger, bgjer sig ned for dem, presser dem mod
gjnene, leegger dem oven pa hovedet og giver dem en speciel plads i
meditationsrummet. Med stor aerbgdighed lezegger de nogle fa blomster pad dem. De
sidder med lukkede gjne, og tarerne triller ned ad kinderne pa dem. De kaster sig ned
foran disse bgger og rejser sig derefter op med stor selvtilfredshed. Det er kun det
trykte papir, de viser deres aerbgdighed, og ikke bogens indhold, ikke det, den handler
om.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Du skal rette opmeerksomheden mod bogens budskab og ikke mod dens ydre form. Du
skal veerdseette bogens indhold og ikke bogen selv, ikke den enkelte bog, men det, den
handler om. Laeg den ikke pa dit alter, men giv den en plads i dit hjerte. Fagrst da kan du
uophgrligt eere Githa'ens autoritet. Sindet vil ikke opna renhed og blive fri for egoisme
og lignende former for ondskab ved hjeelp af ydre udtryk for serbgdighed sasom at leere
bogen udenad, at tilbede den i meditationsrummet, at placere den oven pa hovedet, at
presse den mod gjnene og sa fremdeles. Lad derimod budskabet fylde dit hjerte,
efterlev det og oplev den fryd og gleede, det medfagrer. Det er den rette made at aere
Githa'en pa.

Selv den mest velsmagende ret kan aldrig maette dig, dersom du holder den oven pa
hovedet eller presser den mod dine gjne, ej heller hvis du kaster dig ned foran den. Det
samme er tilfeeldet med Githa'en. Githa'en er en velsmagende ret, der er fuld af
sgdmefyldte bestanddele som Bhakthi, Karma, Jnana og Vairagya. Spis den. Drik den.
En enkelt mundfuld er alt nok. En sulten har ikke brug for alt det korn, der er hgstet. En
enkelt handfuld ris er nok. En tgrstig mand behgver ikke drikke hele Godavari floden.
Det er nok at drikke et enkelt glas vand.

Den, der hungrer efter Gud, har ikke ngdig at konsumere hele Githa'en. En eneste Sloka
er nok til at stille hans sult. Der er mange taendstikker i en seske med taendstikker, men
dersom du gnsker ild, er det blot ngdvendigt at stryge en enkelt teendstik. Denne ild kan
med flid og omhu blive til et stort bal. Du behgver ikke at stryge alle teendstikkerne. Der
er syv hundrede teendstikker i Githa'en. Med hver eneste af dem kan du teende Jnana's
flamme. Det er tilstraekkeligt at stryge én af dem pa erfaringens sten.

Githa'en skal pa denne made benyttes til at opna Virkeligggrelse af Selvet. Det er dette
hellige Mal, der er dens hensigt. Det er en stor synd at misbruge den. Det er udtryk for
egoisme at sgge at bruge den til egen vinding i1 form af berammelse, rigdom og titler
eller til selvheevdelse. Det er helligbrgde. Du skal udvinde Gandha'en fra denne Grantha.
Det er den sande leerdoms prgve. Vellugt (Gandha) er essensen af denne bog (Grantha).
Lad veere med at forvandle denne Masthaka til en Pusthaka (hjernen til en bog).

Erkend Gud i stenen, men lav ikke Gud om til en sten. Den form for erkendelse er meget
veerdifuld. Du skal na til erkendelse af, at stenen er gennemtraengt af Gud, at den er
Guddommelig, thi det er den sande Virkelighed. Denne dbenbaring er den uvurderlige
gave, Gud har skaenket dette lands befolkning. Perler flyder ikke omkring pa havets
bolger. Dersom du gnsker at fa disse perler i din besiddelse, er du ngdt til at dykke dybt
ned til havbundens stille huler. Dette lands befolkning har i umindelige tider sggt Gud
pa denne made.

Kroppen kan lignes ved anvendelsen af Dharma, og hjertet er da Virkeligggrelsen af
Gud. Det er denne sandhed, der har tilskyndet befolkningen til andelig udvikling for
derved at opna Frelse. Menneskene her er ikke slaver af overfladisk forfinelse, af den
ydre verdens pynt og stads eller af materielle bekvemmeligheder. De straeber efter at
erkende den grundleeggende Atma ved hjeelp af deres indre syn, og de fremelsker ikke-
tilknytning. Bharath's befolkning, der besidder disse aedle egenskaber, lader sig
imidlertid i vore dage friste af materiel fremgang og overfladisk pomp og pragt! Det er
en meget beklagelig tragedie.

De, der rejser rundt og holder foredrag om Githa'en med det formal at tjene penge,
opnar, at de skubber Gud langt bort. Der er ingen tvivl om, at de pa forskellig vis kan
retfeerdigggre deres handlinger, men blandt dem, der virkelig har tillid til Githa'en, eller
som virkelig fglger dens vejledning, er der ingen, der kan godtage disse forklaringer.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Formalet med Githa'en er at sikre Dharma, ikke Dhanam. Den fremelsker godhed og
ikke kun fysiske goder. Nar man indsamler penge til et tempel for Krishna eller Rama
eller for en Mandir til Githa'en, undergraver man troen pa Gud. Det er helt absurd at
opfere et tempel til Gud, der er Allestedsneervaerende. Hjertet er det rette tempel til
Krishna og Githa'en. Det er helt forkert at opfagre en eller anden kunstfeerdigt
udsmykket bygning, der med tiden vil blive en ruin, for at huse den evigt Absolutte, den
uforgeengelige Guddom. Det kan dog veere ngdvendigt at ggre det, sa leenge man
befinder sig pa et bestemt udviklingstrin, men skulle det veere tilfeeldet, er det bedre
efter bedste evne at benytte de allerede eksisterende, gamle templer. Det er lige s&
tabeligt at bygge nye templer og lade de gamle forfalde, som det er at tage livet af en
ko, og derefter bortgive de sko, man far lavet af dens hud. Man kan fremme verdens ve
og vel ved at renovere de gamle templer og ikke ved at opfgre nye. | gamle dage blev
Gud bedt om at tage bolig i templet efter ritualer, der var i ngje overensstemmelse med
Sastra'erne, og derfor er de gamle templer mere hellige. Den kraft, der udgar fra disse
templer, skeenker dette land den lille smule velfaerd, som det nu nyder.

Fortidens Rishi'er gennemgik sveere lidelser, forsagede denne verden og lod endog
deres kroppe ga til grunde for at leere hemmeligheden til personlig Frelse at kende og
for at fremelske samfundets velfeerd. De har skeenket os bestemte leveregler og
normer, der er enkle og lette at efterleve. | vore dage bliver selv disse leveregler
imidlertid misforstaet eller ignoreret og nye regler og love bliver patvunget med det
resultat, at disse kostelige gaver bliver glemt.

Nar de eeldre, Guru'erne og Pundit'erne accepterer og a&erer denne nymodens adfaerd,
hvordan kan Bharath da fortsesette med at veere Dharmakshetra, Yogakshetra og
Thyagakshetra? Forklaringen pa, at dette land, der i sandhed var Annapurna, og som
kunne brgdfgde alle sine bgrn, nu ikke lsengere er i stand til det, er, at man har vendt
disse hgje idealer ryggen. Sivoham, der betyder, jeg er Siva, gav dengang genlyd i alle
dale, huler og templer og kunne hgres ved alle hellige floder, men i vore dage hgrer man
blot Savoham, Savoham, der betyder, jeg er dad!

Landet har mistet sin fordums fryd og glaede. Det er nu inficeret med angstelse. Det er
hjemsted for selvforherligelse, og det straeber efter veerdilgs pomp og pragt. For at
vende disse tendenser er det blevet meget ngdvendigt, at de, der virkelig har oplevet
fryd og gleede i deres Sadhana, og som har opnaet gode resultater af den og under
udgvelse af den, nu udbreder andelig viden. Alle mennesker lige fra dem uden nogen
som helst uddannelse og til Paramahamsa’'er er nu ngdt til at erkende dette behov. Alle
er nu ngdt til at fremelske tillid til Githa'en samt erkende og acceptere, at den er Guds
sande Tale til os.

Gud har forsikret: Yogakshemam Vahaamyaham. Der betyder: Jeg vil nu og i al fremtid
fuldt og helt tage vare pa dig. Han har frivilligt pataget sig denne opgave, men for at
andelige aspiranter og andre dgdelige kan fa gleede og gavn af denne gave, er de ngdt
til at leve efter og overholde bestemte, forordnede regler. Dersom de opdager, at de
ikke modtager denne hjeelp, sd er de ngdt til at undersgge den made, de lever p3a, og
finde ud af, hvor omhyggelige de er med at overholde Herrens Bud om en disciplineret
livsfarelse. Det gor de imidlertid ikke. De interesserer sig hverken for fortiden eller for
fremtiden. De jamrer over, hvor ulykkelige de er nu, og er ikke klar over, at deres
ulykkelige tilstand er et resultat af fortidens synder og deres mangel pa interesse for
fremtiden. Det er arsagen til deres lidelse.

| forbindelse med denne forsikring skal man veaere opmaerksom pa den forudsaetning, der

naevnes umiddelbart forinden i samme Sloka. Der siges: Ananyaaschinthayantho Maam,
Ye Jamaah Paryupaasathe. Yogakshemam Vahaamyaham er kulminationen af denne

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

forsikring og dens endelige mal. Denne forsikring kan lignes ved hovedet, men hovedet
kan ikke fungere uafhaengigt af lemmerne. Dersom man udelukkende retter sin
opmaerksomhed mod hovedet og ikke taenker pa halsen, skuldrene og resten af
kroppen, sa svarer det til at seette al sin lid til den nggle, man har i handen, efter at
pengeskabet er blevet plyndret.

Forudsaetningerne for at opna denne forsikring er: Ananyachinta og Upaasana. Det vil
sige meditation pa Gud uden nogen andre tanker og vedvarende tilbedelse af Gud.
Dersom du ikke udgver denne meditation og ikke betingelseslgst overgiver dig og
tilbeder Ham, hvilken ret har du da til at beklage dig over, at Han ikke beerer dine
byrder?

Du underkaster dig andre. Du roser, priser og haever dem til skyerne. Du taenker helt
andre tanker. Hvordan skulle Han da kunne patage Sig at baere dine byrder? Du tjener
andre og beder Gud belgnne dig. Kan man kalde det Ananya Chinta, fuldkommen
hengivenhed? Dersom du er kongens tjener, sa er du ngdt til at tjene ham uden
forbehold. Dersom du tjener ham og samtidig elsker din familie, s er der ikke tale om
fuldkommen hengivenhed. Tjen den, du elsker, og elsk den, du tjener. Det er
Saranagathi's hemmelighed, overgivelsens hemmelighed. Vyasa skabte en smuk
halskaede, og i den er denne Sloka kronjuvelen. Denne Sloka er kronjuvelen i den keede
af sedelsten.

Ordene Yoga og Kshema, som Herren her anvendte, har fglgende mening: Yoga betyder
at opna noget veerdifuldt, og Kshema betyder at bevare det, man har opnaet. Ananya
Chintha, det vil sige ved udelukkende at meditere pa Ham, er maden, man kan bevare
det pa. Det vil fremelske sindets renhed, og du bliver da Bhaktha. En Bhaktha kendes
pa falgende: han taler om Gud, han synger om Gud, han oplever udelukkende Gud, og
han er sammen med Gud i arbejde og fritid.

Den slags mennesker har ikke ngdig at udgve Yajna og Yaga. De har ingen grund til at
beskeaeftige sig med at udegve godggrenhed, og de behgver ikke foretage nogen
pilgrimsrejser. Hvorfor skulle de veere bedrgvede over, at de ikke er i stand til alt dette
og beklage sig over, at Gud ikke giver dem disse muligheder eller de ngdvendige
midler? Gud stiller ikke den slags krav, og Han har ingen gnsker i den retning. Offer
Gud alt det, der dukker op i sindet, det sind, som er blevet helliggjort ved Sadhana. Han
modtager med gleede alt. Du er maske optaget af at udeve sakaldte 'gode’ gerninger,
men dersom sindet ikke er rent og helligt, dersom sindet ikke er opfyldt af tanker om
Gud, sa bliver alle disse handlinger forurenede. De bliver giftige. Gud er meget
opmaerksom pa hjertets renhed.

Husk pa, hvor glad Krishna blev for den handfuld ristede ris, Kuchela af et rent hjerte
ofrede til Ham. Laes | de episke skrifter og i Purana'erne om Vidura's og Droupadi's
erfaringer. Hvad ofrede de til Herren? Vidura ofrede en kop havresuppe. Droupadi havde
kun en lille flig af et blad at tilbyde. Overfladisk set var disse offergaver uden nogen
veerdi. Ingen ville give en rgd gre for dem, men teenk over, hvor meget Gud gav til
gengeeld! Gud beskeeftiger sig ikke med tings veerdi. Han er derimod opmeaerksom pa
den folelse, der motiverer handlingen. For at vinde Hans Nade, er du derfor ngdt til at
helliggere dine folelser.

Top

Kapitel 20: Ret al din Keaerlighed mod Gud

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Helt utvetydigt erkleeres det i Githa'en, at det udelukkende er den rene og hellige
Hruday-pushpa (hjerte-lotus), som gror i Manasa-sarovar, i sindets klare vand, der er
veerdifuld nok til at ofres til Gud. Det er grunden til, at Krishna sagde til Arjuna, "Min
keere svoger, uanset hvilken handling du end udfgrer, hvilken gave du giver, og hvilken
fode du spiser, sa helliggar disse aktiviteter ved at ofre dem til Mig. Lad alle dine
handlinger veere helliget Gud og en hyldest til Gud, thi det er ene og alene sadanne
handlinger, der nar Mig. Jeg har ingen forkaerlighed for noget bestemt Navn. Alle Navne
er Mine. Jeg kender hverken til venner eller fjender. Jeg er Vidnet hinsides alle former
for pavirkning. Jeg er til stede hos alle, der tjener Mig, og som glaeder sig over denne
tjeneste.”

Da Arjuna hgrte disse ord, dukkede tvivlen op. Han spurgte, "Krishna! Du siger, at du
ikke ggr forskel, og at du hverken har venner eller fijender. Hvordan kan det da veere, at
nogle mennesker er lykkelige, og andre er ulykkelige, at nogle er steerke og sunde i
sind og krop, hvorimod andre er svage og sygelige, at nogle er rige, og andre er fattige?
Hvad er forklaringen? Nar Du er hinsides alle den slags forskelle, hvorfor kan Du da
ikke sgrge for, at der ikke er disse forskelle? Nar jeg ser mig omkring, sa er det meget
sveert at tro pa, at Du behandler alle ens."

Krishna lo, da Arjuna fortalte om denne tvivl, der plagede ham. "Jeg taler altid sandt.
Min Tale er ikke afhaengig af, om du er enig eller uenig i, hvad Jeg siger. Jeg bliver ikke
glad, fordi du er enig, eller bedrgvet, fordi du er uenig. Jeg har samme forhold til alle,
men det er ikke alle, der har samme forhold til Mig. Du har sikkert lagt maerke til, at
folk pa i de kolde maneder om natten saetter sig om balet. Det er dog kun dem, der
sidder naer balet, der kan fa glaede af varmen. De, der sidder langt borte, ma desuden
finde sig i at sidde i mgrke. Kan man sige, at ilden er partisk, fordi nogle holder sig
langt borte, og tilmed klager over, at de ikke modtager nogen varme? Det er
meningslgst pad denne baggrund at pasta, at ilden behandler folk forskelligt.

Det forholder sig pa samme made med det guddommelige klarsyns herlighed. Dersom
du gnsker at opna det, er du ngdt til at neerme dig det og opholde dig der. Enhver har ret
til at ggre det og til at neere ilden, for at den kan lyse og varme endnu mere. llden er
upartisk, men der er forskel pa, hvordan den benyttes og naeres, sa den vokser i
omfang. Jeg er lysende Straleglans, og Jeg er Upartisk. Alle har samme chance og
mulighed for at opleve Mig og opna Lyksalighed gennem Mig, og alle har den samme ret
til det. Adskillelse og forskelle er resultater af Sadhaka'ernes fejl og mangler. De
skyldes ikke nogen fejl ved Mig."

Lagde du meerke til Krishna's kaerlige Ord? Og omfanget af Hans Nade? Hvor er Hans
Ord sande. Sandheden er den, at folk ikke sgger at erkende egne fejl. De leder efter fejl
hos andre. Hvordan skulle verden kunne eksistere og fortseette med at eksistere,
dersom Gud havde fejl og mangler? Alle er lige for Gud. Hans Hjerte omfavner alle med
samme Keerlighed. Det er grunden til, at verden i det mindste oplever det nuveerende
omfang af lykke og fremgang. Laegen beroliger maske patienten ved at sige, at denne
ikke har feber, men termometret kan ikke lyve. Gud kender og handler ud fra
kendskabet til den indre fglelse og ikke ud fra overfladiske forhold. Han begar ikke
nogen fejl, og man kan ikke narre Ham. Denne verden haefter sig derimod udelukkende
ved den ydre fremtoning. Det er den, man lader sig styre af. Du leerer fgrst flodens
dybde at kende, nar du gar ud i den. Dersom du gnsker at lzere smagen af noget at
kende, er du ngdt til at spise det. Kan man feaeste lid til folks udsagn om vandets dybde
eller madens smag, nar de pageeldende ikke har veeret ude i floden og heller ikke har
smagt det, de udtaler sig om? Dersom Herren skulle veere partisk, hvordan skulle Han
da kunne have skaenket Sayujya's Lyksalighed til hyrdepigerne fra Brindavan? Ville Han
da have spist de frugter, som Sabari havde spist lidt af? Kunne Janaka da veere blevet

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Brahmajnani? Kunne Nandanar da have oplevet Guds pragtfulde Abenbaring? Kunne
Prahlada og Vibhishana da veere kommet Gud naer? Ville Rama da have accepteret
Hanuman som Sit sendebud? Kunne Valmiki have forfattet det veeldige epos,
Ramayana'en? Viser nogen af disse haendelser, at Gud har forkaerlighed for nogen? Eller
viser de, at Gud ikke har en sadan forkeerlighed? Alle disse eksempler viser Herrens
Prema, og de er udtryk for, at Hans Mildhed er den samme over for alt og alle.

"Manmanaa Bhava Madbhaktho, Mad Yaajee Maam Namaskuru... [Bhagavad Githa
18:65]." Meningen med dette Bud fra Herren er: Teenk uafbrudt pa Mig, veer Mig dybt
hengiven, hyld Mig, offer alle dine tanker, ord og gerninger til Mig og ret uophgrligt din
keerlighed mod Mig. Det er Hans Bud. Han har her sagt, at det, Han mest af alt gnsker,
er, at du fremelsker et lydefrit sind samt en ubesmittet kaerlighed.

Dersom du forbliver opslugt af Manavathwa (menneskelige forhold), kan du ikke opna
Madhavathwa (Guddommelighed). Du er ngdt til at fremelske Madhavatathwa for at na
Madhava. For at se mgrke er du ngdt til at befinde dig i mgrke. For at se lys er du ngdt
til at have lys. Du er ngdt til at veere intelligent for at kunne forstd, hvad intelligens er.
Dersom du hele tiden beskeaeftiger dig med menneskelige forhold, hvordan skal du da
kunne erkende Guds Herlighed? For at blive Guddommelig, er du ngdt til at ihukomme
Gud, handle som Gud, opfegre dig som Gud. For at na dette ene Mal er du er ngdt til at
koordinere lysten, falelsen og omgivelserne. Fgrst da kan du forsta dette Princip.

Det var pa baggrund af denne sandhed, at Krishna fortsatte Sin Vejledning. Han
fortsatte, "Arjuna! Jnani'erne er endog haever over guderne, og guderne er havet over
menneskene. Alligevel formar end ikke disse Jnani'er fuldt og helt at forsta Gud.
Hvordan skulle almindelige mennesker som du da nogen sinde kunne forsta Gud?" Efter
denne lidt drillende udtalelse bgjede Arjuna skamfuldt hovedet. Han sagde, "Ja, jeg er
enig, Krishna. Der er ingen, der kan forsta Dig, uanset hvor intelligent han end matte
veere. Jeg er overbevist om, at Du er den evige Mangfoldighed. Du er det universelt
Absolutte. Det ved jeg.

Jeg er overbevist om, at det er Dig, der har skabt hele dette Univers, at Du opretholder
det og hersker over alle disse verdeners udvikling og 'afvikling'. Du er Herskeren over
Srishti (skabelsen), Sthithi (opretholdelsen) og Laya (tilintetggrelsen). Det har Du Selv
fortalt mig. Det er jeg i al Evighed taknemlig for, og jeg er lykkelig over, at Du har
fundet mig veerdig.”

Arjuna fortsatte bgnfaldende, "Men hvordan og i hvilke Former har Du taget bolig i dette
Univers, som Du har skabt? Jeg leenges efter at hgre Dig forteelle det og derved ggre
mig mere fortjent til at leve. Og hvilken af alle disse Former skal jeg meditere pa? Veer
venlig at forteelle mig det, sa jeg kan meditere pa den made og derved opna Frelse."

Krishna smilede og svarede, "Du far det til at lyde, som om det er meget let at besvare
det spgrgsmal. Du tror maske, at du let kan forsta svaret, dersom Jeg forteeller dig det?
Ja? Men siden du nu har stillet spgrgsmalet, sa vil Jeg fgje dig og besvare det. Hgr nu
godt efter. Jeg er den indre Atma i alle de levende veeseners Lotushjerter. Dersom du
foler dig overbevist om det og lever dit liv pa grundlag af den tro, at alle veeseners indre
Atma er Min Paramatma, sa er denne Dhyana alt nok for dig. Du skal sgrge for, at denne
tro ikke vakler og bliver undergravet. Hold hele tiden fast ved denne tro. Efterlev denne
tro i tanke, ord og gerning, thi da opnar du oplevelsen af Enhed: at du er Mig, og at Jeg
er dig.

De fem elementer: jord, vand, ild, luft og rum er Mine Former. Jeg er Aktiviteten i Solen,
Manen og stjernerne. Jeg er Tilintetgarelsens Kraft, nar den store kosmiske

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

tilintetggrelse finder sted, og det er Mig, der er Kraften bag den nye Skabelse. Jeg er
Alting fra det mindste til det stgrste. Jeg er Fortiden, Nutiden og Fremtiden. Jeg er de
tre Verdener og de tre Guna'er, der har formet menneskene og naturen. Der findes intet,
der ikke er Mig. Intet navn, der ikke Mit. Det blod, der strammer i en bestemt del af
kroppen, er det samme som det blod, der strammer i en anden del. Ganske tilsvarende
er Gud overalt Den Samme."

Arjuna lgftede haenderne op foran sig med handfladerne mod hinanden og spurgte,
"Krishna, hele Skabelsen er Din Form, ikke sandt? Viden, rigdom, magt, styrke, energi
og pragt er alle forskellige Former af Din Herlighed, ikke? Krishna, vil Du give mig
mulighed for at f& mit allerstorste gnske opfyldt? Jeg gnsker at fa lov til at opleve Dig
som veerende hele denne Skabelse, som Viswarupa, som den Form, der rummer hele
Skabelsen. Det bgnfalder jeg Dig om her ved Dine Fgdder [Bhagavad Githa 11:04]."

Krishna, der var opmeerksom pa den smertefulde leengsel, der var i Arjuna's hjerte,
svarede, "Arjuna! Jeg vil bestemt opfylde dit gnske, men dine fysiske gjne kan ikke
opfatte denne Herlighed. Denne Viswarupa kan ikke opleves af det begreensede, fysiske
syn, der kun kan opfatte den fysiske verden. Jeg vil derfor skaenke dig evnen til at se
hinsides denne verden. Se!" Det sagde Krishna og manifesterede Sig for ham som hele
Skabelsen og meget mere. Hvilken Nade! Hvilken overjordisk oplevelse!

Nar vi nu beskeeftiger os med disse forhold, s& er der en vigtig detalje, som andeligt
sggende skal leegge meerke til. Veda'erne, Sastra’'erne og Purana'erne samt mange
laerde, helgener og andre, der med autoritet kan udtale sig om disse forhold, erklaerer
alle, at Gud er Sarva-vyaapi og Sarva-bhuthaanthara-atma. Det vil sige, at Gud er
Allestedsneerveerende, og at Gud er alle vaeseners indre Virkelighed. Der er nogle, der
pa den baggrund argumenterer og spgrger, "Nar nu Gud er i alt og overalt, hvorfor kan
alle og enhver sa ikke se Ham?" "Hvordan skulle det fysiske gje, der jo bestar af de fem
elementer, kunne se noget, der er hinsides de fem elementer?"” Det er svaret til den
slags mennesker.

Det er ikke muligt at oplyse en genstand, der ikke tilbagekaster lys, hvorimod en
flamme oplyser sig selv og spreder lys omkring sig. Gud lyser ved Egen Kraft. Han
oplyser alt. Han er hinsides denne verden, der er en manifestation af Hans Herlighed.
Du kan derfor udelukkende se Ham med Visdommens gje, og det er ene og alene Guds
Nade, der kan skeenke dig denne evne. Tilbedelse af Gud er derfor en ngdvendig del af
en Sadhana. Den, der ikke formar at se sig selv, kan heller ikke se andre eller noget
uden for sig selv. Udgv Sadhana og vind Guds Nade. Denne Nade vil skaenke dig
Jnananethra, Visdommens gje. Det er let at nd Ham ved hjeelp af hengivenhed. Arjuna
greed af gleede, da han s& Gud abenbare Sig som veerende i Universet og som vaerende
selve Universet. "Oh Almaegtige Gud! Jeg ser alle guderne, Skaberen Brahma, alle de
vise og helgenerne, alle de mangfoldige veesener og genstande, beveegelige og
ubeveegelige. Jeg ser, at der opstar stralende flammer af dit frygtindgydende Ansigt, og
at disse flammer spreder sig ud til de fjerneste egne. Kendte jeg dog blot meningen
med og hensigten bag denne frygtindgydende Form," udbrgd Arjuna.

"Arjuna, sa du alt? Er du klar over, at det er Mig, der er Skaberen, Opretholderen og
Tilintetggreren af alle aktiviteter, veesener og genstande? Har du nu erkendt, at du ikke
kan redde nogen pa denne slagmark, og at du heller ikke kan dreebe nogen? Det star
ikke i din magt at dreebe nogen, og der er heller ingen, der kan veelge at ga i deden ved
egen kraft. Liv og dagd er underlagt Min Vilje. Jeg beaerer Jordens byrder. Jeg skaber
disse byrder, og Jeg fjerner dem igen,"” sagde Krishna, idet han keerligt klappede Arjuna
pa ryggen og talte blidt til ham for at berolige ham i hans ekstatiske sindsbevaegelse.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Denne heendelse er et fint eksempel, der viser, at Gud bindes af oprigtig hengivenhed,
og at Han kommer Sine hengivne neer for at trgste og opmuntre dem. Prgv at forestille
dig det! Hvordan skulle Arjuna, der var usikker og nervgs, indtil han som en almindelig
dadelig fik abnet sine gjne, kunne stille sig op over for og overvinde disse veeldige
helte, der som Bhishma, Drona og Karna mestrede alle kunstarter. De blev overvundet
ved hjeelp af Guds Vilje.

Arjuna tgrrede sine tarefyldte gjne og foldede haenderne i bgn. Han sagde bgnfaldende,
"Oh Herre, jeg ser Viswarupa'en, som jeg aldrig tidligere har set eller hgrt om, og som
jeg end ikke har haft nogen forestilling om. Jeg erkender, at Viswarupa'en er en faktuel
Sandhed. De skraekindjagende flammer fra Din Straleglans breender mig, og min krop er
breendende hed som faglge af pavirkningen fra denne Herlighed. Lad mig nu igen se Dig i
Din keerligt smilende Form. Jeg kan ikke leengere udholde denne vision. Keere Far!
Ikleed Dig igen Din Form. Jeg kan ikke udholde at blive ved at se alt dette.”

Krishna's Nade fik Ham til at opfylde Arjuna's gnske. Krishna sagde, "Arjuna! Du har
lige set Min universelle Form. Uanset hvor langt man er naet i studiet af Veda'erne eller
i udgvelse af rituel askese eller bodsgvelser, sa kan man end ikke ggre sig hdb om at fa
denne abenbaring. Det er udelukkende muligt for den Bhaktha, der er mig hengiven

med Ananya-bhakthi, det vil sige med hengivenhed, der ikke lader sig distrahere.
Sadanne Bhaktha'er ser udelukkende Gud. Hvad de end matte foretage sig, sa er det en
tilbedelse af Gud. De ser ingen andre former, de teenker ikke pa noget andet, og de
arbejder udelukkende for Gud. Altid og hvor de end méatte veere, ser de udelukkende Min
Form, gentager alene Mit Navn og teenker udelukkende pa Mig. Deres fglelser er rettet
mod Mig, eller mod hvad Jeg ggr, og de er ene og alene aktive for at gleede Mig. Arjuna,
det er sddanne mennesker, der modtager denne dbenbaring. Jeg beder ogsa
udelukkende om dette ene, om Ananya-bhakthi.”

Arjuna smilede og spurgte med let skaelvende leeber, "Herre! Jeg er klar over, at det
udelukkende er malrettet tilbedelse og punktrettet hengivenhed, der gleeder Dig, men
er det tilbedelse af Dit formlgse Aspekt eller Dit formfulde Aspekt, der gleeder Dig
mest? Foretreekker Du Saakaara Upaasana eller Niraakaara Upasana? Hvilken metode
gleeder Dig mest og sikrer bedst Din Velsignelse? Hvilken er nemmest for Sadhaka’'en,
og hvilken gleeder Dig mest? Veer venlig at forteelle mig det.”

Krishna var glad for, at Arjuna stillede det spgrgsmal. Han sagde, "Arjuna! Jeg geor
ingen forskel pa de to former for tilbedelse. Uanset hvordan Jeg bliver tilbedt, sa er Jeg
tilfreds, dersom sindet er helt opfyldt af Mig, og alle handlinger, ord og tanker hviler pa
en urokkelig tro.” Her afbrgd Arjuna Krishna og sagde, "Krishna! Er det tilstreekkeligt at
have hjertets renhed og en urokkelig tro? Er den enkeltes kgn, tilhgrsforhold til en
bestemt samfundsklasse og hans livsstade ikke mulige forhindringer pa vejen?"
Krishna sagde irettesaettende, "Det undrer Mig, at du stiller det spgrgsmal efter alt det,
du netop har oplevet. Har du ikke forstaet, at de, der faestner deres opmaerksomhed pa
Gud, og som har fuld tillid til Mig, der er Legemligggrelsen af den evige og hellige
Sandhed, aldrig vil kunne rumme den mindste 'identifikation af Selvet med kroppen’
(Deha-bhranthi). Dersom de stadig er opmaerksomme pa forhold som kan,
samfundsklasse og livsstade med alle de deraf fglgende egenskaber som stolthed,
ydmyghed og sa fremdeles, sa viser det blot, at de ikke har overgivet deres sind til Gud.
De, der har gjort sig fri af tilknytning til kroppen, vil ikke blive vildledt af forhold som
kaste, status og lignende forhold.

Forhold som Asrama Dharma og Varna Dharma (de leveregler, der geelder for de
forskellige kaster og for de fire livsstader: den studerende, den der lever et familieliv,
eneboeren og munken) hindrer pa ingen made den disciplin, der bestar i at feestne

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

opmeerksomheden pa Gud, eller i at fjerne ondskaben fra sindet eller i at tilbede Gud
ved hjeelp af alle sine gerninger, ord og tanker. Forhold som kgn, kaste, status eller
livsstade pavirker udelukkende den, der lever i kropsbevidstheden, og som opfarer sig,
som om denne verden er absolut og evig."

Hertil svarede Arjuna, "Krishna! Er det ikke meget vanskeligt for dem, der lever i Deha-
bhranthi, identifikationen af Selvet med kroppen, at udgve kontemplation pa det
formlgse og kvalitetslgse Aspekt af Gud, pa Nirguna-niraakara? Kan tilbedelse af Guds
Aspekt med Form, der er en mulighed for ganske almindelige mennesker, ikke fjerne
sindets urenheder og helligggre den indre bevidstheds redskaber? Veaer venlig at
forteelle mig det.”

Top

Kapitel 21: Bhakthi er Kaerlighed til Gud

Herren svarede, "Arjuna! Folk tror, at det er fuldt tilstreekkeligt at tilbede det aspekt af
Gud, der har Form og Kvaliteter, men denne disciplin vil kun veere til nogen hjeelp. Den
vil blot kunne hjaelpe dig et lille stykke ud ad den andelige vej, thi Gud vil ikke pa den
baggrund alene nedlade Sig til at skeenke dig Frelse. Den, der streeber efter Udfrielse,
er ngdt til farst at gagre sig fri af tilknytning til kroppen, thi fgr det er sket, kan han ikke
opna den atmiske Tilstand. Det er udtryk for uvidenhed at identificere sig med kroppen.
Du er ngdt til at erkende, at Atma er forskellig fra Prakrithi.

Dhyanam og Thapas skal fjerne leengslen efter materielle gleeder, der skyldes, at
Prakrithi bliver tillagt en uvirkelig veerdi. Nar denne leengsel sygner hen, bliver det
enkelte menneske til noget, der svarer til en tgr ngd inden i en kokosskal. Denne tgrre
ned bliver fri og er ikke leengere knyttet hverken til skallen eller de udvendige fibre.
Derefter er den ikke laengere spiredygtig. Den vil ikke igen kunne spire. Den vil forblive i
den tilstand i al evighed og ikke ga til grunde. Mennesket bliver da ikke fgdt igen, og
han undgar den deraf folgende dgd. Det vil sige, at han vil opna Frelse. Nar man opnar
den Tilstand, der kan lignes ved den udtgrrede ngd inden i skallen, har man opnaet
Jivan-mukthi. Man har da opnaet Frelse, endnu medens man lever.

Du er ngdt til at kontemplere Guddommen som veerende hinsides alle kvaliteter for at
blive Jivan-mukthi. Dersom det er for vanskeligt, og du ikke magter det, sa er der noget
andet, du kan ggre. Du kan hellige al gudsdyrkelse, al tilbedelse, alle vediske ritualer,
alle lgfter og alle de neetter, hvor du vager, samt frugten af alle disse aktiviteter til Mig.
Lad Mig veere det hgjeste Mal, det Mal, der forvandler alle handlinger til tilbedelse. Ret
din opmeerksomhed mod Mig og fasthold den der. Meditér pa Mig. Jeg vil da skaenke dig
Min Nade og fgre dig over Samsara, omskiftelsernes hav. Arjuna, Jeg vil skeenke dig det
Mal, du leenges efter. Det er ikke helt let urokkeligt at fastholde din opmaerksomhed pa
Mig. Det er ikke alle, det lykkes for. Uanset hvor leenge denne disciplin udgves, sa er
det vanskeligt hele tiden at rette opmaerksomheden mod Mig uden at teenke pa noget
som helst andet.

Nu vil du maske spgrge, "Findes der ikke nogle andre metoder?" Mit svar er, "Jo, det
ger der.” Selv de, der er ivrige efter at udfgre handlinger, der gleeder Mig, kan opna den
atmiske Bevidsthed og dermed opna Frelse. Ved hjaelp af ban, gentagelse af Guds Navn
samt ved at rette sin keerlighed mod og tilbede Hans Herlighed vil fortidens synder blive
tilintetgjort og den indre bevidsthed vil blive renset for impulser og begeaer. Da vil
Visdommens Lys tiltage i styrke og lede dig fra mgrket til Frelsen.”

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Det er meget vigtigt for lseserne grundigt at analysere denne udtalelse, thi det er fgrst,
nar man grundigt gennemgar argumenterne for og imod en sag, at man kan na frem til
veaerdifulde konklusioner. Leeg for eksempel maerke til den forskel, der er pa det, man
normalt kalder Bhakthi, og det, Herren kalder Bhakthi. Man siger saedvanligvis, at
Bhakthi er sand hengivenhed til Gud. Bhakthi omfatter imidlertid langt mere end det.

Hengivenhed til Gud er blot en andelig disciplin, der udgves for at Malet. Den andeligt
sggende bgr ikke veere tilfreds, blot fordi han har fremelsket hengivenhed. Han skal
veere mere opmaerksom pa den Keerlighed og Nade, Gud skaenker ham, end pa den
hengivenhed og keerlighed, han fgler for Gud. Han skal hele tiden straebe efter at finde
ud af, hvilken form for adfeerd og hvilke handlinger, der behager Gud mest, og som vil
fylde Gud med Ananda. Den sande Bhakthi bestar i at undersgge det, i at streebe efter
det og i at udfgre de handlinger, der sikrer, at man nar det Mal.

Folk lader sig normalt ikke i deres Bhakthi lede af dette ideal, og de teenker heller ikke
over, hvad dette ideal indebeerer. De laegger kun meaerke til den keerlighed, den hengivne
har til Gud, og de er ikke saerligt opmaerksomme pa den Dharma og Karma, som Gud
godkender eller finder behag i. Det er grunden til, at Krishna siger, "Den Karma, der
behager Gud, er bedre end den Karma, der tilfredsstiller den hengivnes leengsel.”
Uanset hvad den hengivne end taenker, planlaegger eller iagttager, sa skal det veere
noget, der skeenker ham Guds Nade. Han skal ikke lade sin egen vilje rade, men i
stedet handle i overensstemmelse med Guds Vilje. Den hengivne skal undersgge, om
alle hans tanker og fglelser er i harmoni med det, Herren foretraekker.

Det erkleeres i Githa'en, at selv om et menneske er Gud meget hengiven, sa kan han
ikke kaldes Bhaktha, dersom han lever uden at respektere Guds Bud, det vil sige den
Dharma, der er blevet abenbaret for helgener og seere, og som er foreskrevet i
Sastra'erne. Sastra'erne indeholder Guds Bud. Det er denne mening, Krishna leegger i
ordet Bhakthimaan, nar Han i Githa'en siger, "Bhakthimaan Yah Sa Me Priyah
[Bhagavad Githa 12:17]."

Uanset hvad en Bhaktha end foretager sig, sa bar han ikke have den fglelse, at det er
'Mama Karma', 'min Karma'. Krishna siger, at Bhaktha'en skal forsta, at det er ‘'Karma
for Gud, udfgrt af Gud’, og at det altsa er 'Easwareeya Karma'. Normalt fgler folk, at der
er nogle handlinger, der er deres egne, hvorimod andre handlinger er Guds. Denne
egenskab kendetegner ikke den sande Bhaktha. Dersom man oplever, at alle handlinger
er Guds, sa vil de ikke blive forurenede af selviskhed og falelsen af ‘'min-hed".

Bhakthi kan identificeres som vaerende den andelige disciplin, der fjerner selviskhed og
de begreensninger, der ligger i fglelserne af ‘jeg-hed’ og ‘'min-hed’. Det er grunden til, at
de indsigtsfulde siger, at det, der kendetegner en Bhaktha, er, at han lever A-vibhaktha,
uadskillelig fra Gud. Alle dine handlinger og fglelser skal hele tiden og under alle
omstaendigheder veere rettet mod Gud. Du opfgrer dig derimod forkasteligt, dersom du,
nar du overmandes af ulykke, bekymringer eller tab, beder til Gud og siger, "Oh min
Gud! Frels mig fra alle disse ulykker," og sa, nar de er overstaet, igen lader dig opsluge
af verdslige forhold og bliver slave af materielle mal.

Det er Githa'ens budskab. Du skal ikke tilbede Gud som en ngdforanstaltning. Nar man
ikke kan smage noget, og man ikke har nogen appetit, sa tyr man til steerke krydderier.
Tilsvarende sgger man Gud, nar man oplever sorg og lidelse. | vore dage er denne
overfladiske form for hengivenhed meget udbredt, og det skyldes maske vor tids
fundamentale hykleri. Desveerre finder vi denne overfladiske hengivenhed, der sgger at
vise andre, hvor staerkt man er knyttet til Gud, hos savel 'store' Sadhaka'er som hos
personer, der har forsaget alt for at gleede Gud, som, efter hvad de siger, er deres 'et og

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

alt'. For mange mennesker er Bhakthi en Burkha, et slagr, som de ifgrer sig, nar de er pa
pilgrimsrejse, nar de mgder aeldre mennesker, eller nar de besgger templer. Sa snart de
er kommet hjem igen, laegger de slgret og holder samtidig op med at teenke pa Gud og
vise Gud serbgdighed.

Det er alt sammen ren ekshibitionisme. Sand Bhakthi er derimod vedvarende og
komplet. Den bestar i hele tiden og under alle forhold at forankre sindet i Gud. Der er
mange, der pastar, at alle deres handlinger er helliget Deva (Gud), men deres indstilling
viser, at de kun helliger dem til Deha. | stedet for at dedikere dem til Gud, s& udferer de
dem for deres egen skyld. De proklamerer, "Jeg ofrer dette til Krishna,” men i
virkeligheden sa ofrer de det til deres Puthra (sgn). De erklaerer, "Jeg ofrer dette til
Rama,” men deres adfeerd viser, at de ofrer det til deres Raga (begeer, tilknytning).
Hvordan kan sadanne handlinger haedres som vaerende helligelse eller offerhandlinger?

Hengivenhed fylder krop, sind og tale med liv. Dersom sindet ikke godtager det, du
siger, og dersom det, du fgler, ikke fuldt og helt kommer til udtryk i handling, s& er det
hele blot hykleri. Veer overbevist om, at Gud er udgveren, udgvelsen og det, der bliver
udgvet. Overgiv dig til Ham, i stedet for til rigdom, segtefaelle og barn.

Din Bhakthi er, hvor dine tanker er. Bhakthi er ren og hellig som vandet i Ganges.
Karma svarer til vandet i Yamuna. Jnana svarer til Saraswathi, der er den hemmelige,
skjulte og underjordiske flod, der helligggr sig selv ved at stramme sammen med de to
andre floder. Triveni er navnet pa det sted, hvor de tre floder Igber sammen. Det
indebeerer, at sindet tilintetggres, at de tre Guna'er bliver til én, og det medfarer,
selvets udslettelse.

Der er imidlertid mange, der er uvidende om disse grundleeggende kendsgerninger. De
bader to gange om dagen, udfgrer deres ritualer morgen, middag og aften, tilbeder
familiens guder, tegner streger pa panden, brystet og armene med aske eller pasta af
sandeltrae, pynter sig i ansigtet med safran, gar med halskaeder og bedekranse om
halsen, besgger tempel efter tempel eller flakker fra den ene andelige leerer til den
naeste. De vandrer rundt og rundt om hellige steder. De gar til mange foredrag og lytter
til oplaesning fra Purana'erne og de hellige skrifter. Det bedste, man kan sige om
sadanne personer, er, at de er beskaeftiget med gode aktiviteter, men man kan ikke
sige, at de er Bhaktha'er.

Bhakthi har intet at ggre med paklaedning eller tale. Ud fra den made et menneske
kleeder sig pa eller ud fra hans eventuelle religigse sprogbrug, kan man ikke udtale sig
om vedkommendes gudhengivenhed eller mangel pd samme. Bhakthi vedrgrer den
indre bevidsthed og falelser snarere end ydre adfeerd. Nar du ser rgg, kan du drage den
slutning, at der ogsa ma veere ild. Der er dog visse former for ild, der ikke danner rgg,
hvorimod der ikke findes rgg, der ikke kommer fra ild. Det er muligt at handle, uden at
der ligger nogen falelser bag, men man kan ikke pasta, at alle fglelser ngdvendigvis
skal komme til udtryk i handlinger, alle kan se. Det er muligt at have inderlige falelser
uden at stille dem til skue, sa alle bemeerker dem. Det vigtigste er fglelsens aegthed.
Dersom man straeber efter andelig udvikling, sa vil useegte folelser veere direkte
skadelige.

Arjuna’s spgrgsmal farte tillige til fglgende forklaring: Det er rigtigt, at der findes to
forskellige kategorier af Bhaktha'er: Saguna Bhaktha'er og Nirguna Bhaktha'er. Den
farste kategori retter deres hengivenhed mod Guds formfulde Aspekt, og den anden
kategori retter deres hengivenhed mod Guds ikke-formfulde Aspekt. Blandt hengivne
finder vi Aartha'er (de ulykkelige), Arthaarthi‘er (de fattige) og Jijnaasu’er (de sggende),
og de er alle meget opmarksomme pa Guddommens Navn og Form. Man indleder alle

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

lykkebringende handlinger med at tage faorste skridt med hgjre fod. Pa tilsvarende vis er
man ngdt til at udeve Nirguna Bhakthi, der kan lignes ved den hgjre fod, for at opna
Frelse. Den er den hgjeste og mest lykkebringende disciplin. Det er altsa udelukkende
den Sadhana, der omfatter det aspekt hos Guddommen, der ikke har nogen form, der
medfegrer andelig Oplysning. Begge Aspekter er dog veerdifulde og absolut ngdvendige.
Hvor leenge kan man have den ene fod udenfor og den anden fod indenfor? Selv om det
skulle veere muligt, hvilken gavn har man sa af det? Man skal derfor begynde med at
udeve Saguna Bhakthi. Derefter er Nirguna Bhakthi,det mal, man skal na.

Du kan enten opleve, at hele Universet er Gud, at hele Viswa er Visweeswara, eller du
kan opleve, at Viswa og Visweeswara er adskilte og forskellige. De er imidlertid begge
den Samme. Du ser maske kleede som garn, men det kan ogsa veere, du oplever kleede
og garn som noget, der er forskelligt. Uanset om du oplever det ene eller det andet, sa
er garn kleede, og klaede er garn.

Tilbedelse af Gud med kvaliteter, Saguna-upasana, svarer til at opleve, at garn og
kleede er noget, der er forskelligt. Nirguna Bhakthi bestar da i at erkende, at garnet er
indeholdt i kleedet, at kleede blot er dannet af garn, at de er identiske.

Denne Bhakthi kan du ikke importere fra et eller andet sted. Den er ikke noget, du kan
fa af en eller anden. Den gror ikke i jorden, og den kommer ikke dumpende ned fra
himlen. Den kommer indefra, og den er uselvisk tilknytning til Gud. Den evne til
keerlighed og tilknytning, der findes dybt i mennesket, skal ikke have mulighed for
ukontrolleret at stramme i alle mulige retninger. Den skal i stedet stramme mod Gud,
thi da bliver den til Bhakthi. Alle levende vaesener indeholder denne keerlighed. Alle,
savel fugle og dyr som insekter og orme og sa videre, besidder keerlighed. Denne
keerlighed inspirerer og fylder dem alle i det omfang, der passer til hver enkelt art. Kort
og godt: keerlighed er liv; og liv er kaerlighed.

Hvert eneste medlem af de forskellige arter retter sin mangeartede kaerlighed i
forskellige retninger. Den er rettet mod afkom, foraeldre, behageligheder, sikkerhed,
mad og drikke samt mod gleeder og forngjelser. Hver af disse former for keerlighed eller
tilknytning har et bestemt navn, der passer til de materielle genstande og forhold, som
denne keerlighed og binding er rettet mod. Den kaldes foreaeldrekaerlighed, nar den er
rettet mod bgrnene. Den kaldes medfalelse, nar den er rettet mod mennesker, der er
mindre heldigt stillede. Den kaldes kammeratskab, nar den strammer ud til ligestillede.
Den kaldes tilknytning, nar den er rettet mod ting og steder. | visse tilfeelde bliver den
til fascination, i andre tilfeelde til venskab. Den bliver til eerbgdighed, ydmyghed og
lignende, nar den retter sig mod leerere, foraeldre og de aeldre.

Bhakthi er derimod et ord, der udelukkende benyttes til at betegne den keaerlighed, der
er rettet mod Gud. Nar denne keerlighed bliver delt i mange stramme, der flyder i mange
retninger og mod mange mal, s medferer den sorg, thi da faestner den sig pa
forgeengelige, flygtige forhold.

Lad i stedet keerligheden stramme malrettet mod Guds Nades Hav. En sadan Sadhana
kaldes Bhakthi. Hvorfor dog spilde livet i Samsara's ramsaltede sump? Streeb i stedet
efter at n& Nadens veeldige Ocean. Der erkender du dit Selv. Du opnar Sath-chith-
anandam. Det er en ophgjet Fuldbyrdelse. Det er ren Lyksalighed.

Gopi'erne straebte ved hjeelp af denne Sadhana og fuldbyrdede den. Hvert eneste gjeblik
og under alle forhold var alle Gopi‘'ernes tanker, ord og gerninger helliget Sri Krishna's
Lotusfedder. Det er grunden til, at Gopi'er kaldes Yogi'er. Nar nu selveste Herren
Krishna kaldte Gopi'erne for Yogi'er, sa kan du selv danne dig et indtryk af, hvor hgj en

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

andelig Sadhana de havde naet.

Top

Kapitel 22: Ggr dig fri af de tre Guna'er

Arjuna fortsatte med at stille spgrgsmal pa grundlag af Krishna's svar. "Du har
beskrevet egenskaberne hos dem, der tilbeder Guddommens Saguna Aspekt. Du sagde,
at de, der besidder de egenskaber, er Yogi'er. Jeg er meget glad for, at jeg har faet alt
det at vide. Men nar nu de, der tilbeder Saguna Aspektet, har bestemte egenskaber, sa
ma de, der tilbeder det Aspekt af Guddommen, der ikke har nogen kvaliteter, Nirguna
Aspektet, ogsa have bestemte kvaliteter, som vi kan kende dem pa. Ikke sandt? Veaer
venlig at forteelle mig om dem. Dem vil jeg gerne kende."

Hertil svarede den meget smukke Nandakumara, "Arjuna! Tilheengere af Nirguna
Aspektet, er ngdt til at udvikle den fuldkomne kontrol over deres sanser. Dernaest skal
de under alle forhold kunne bevare deres sindsligevaegt. For det tredje skal de hjeelpe
de ngdlidende. Upasaka'erne af Akshara, af den Uforgeengelige, har disse egenskaber.”

Laeseren kan heraf drage den slutning, at de, der tilbeder Guddommens Saguna Aspekt,
og de, der tilbeder Nirguna eller Akshara Aspektet, har de samme egenskaber. Arjuna
var ovenud lykkelig for Krishna's svar. Han udbrgd, "Jeg har nu ganske klart forstaet
dette emne, men jeg gnsker, at Du fortaeller mig, hvordan jeg skal bsere mig ad, hvordan
jeg skal opfare mig for at vinde Herrens Nade." Han kastede sig ned for Krishna's
fodder. Narayana lgftede Nara (Arjuna) op og sagde, "Arjuna! Det er ikke ngdvendigt for
dig at fremelske nogen af disse egenskaber. Det er ikke nogen nem opgave. Jeg vil
forteelle dig om en vej, der er lettere end disse to. Den vej vil helt sikkert skeenke dig
Min Nade.

Dette er den vej. Du skal forankre dit sind og dit intellekt i Mig. Dersom du ikke er i
stand til det, og du finder, at det er sveert, sa skal du gegre dig fri af din selviskhed og
udegve moralsk gode og hellige handlinger. Hvis det ogsa er for sveert for dig, sa skal du
gogre dig fri af frugterne af alle dine handlinger og ofre dem til Mig som Krishna-
arpanam. Denne ofring til Mig skal ikke vaere noget, der blot foregar pa talens plan. Veer
omhyggelig med at ggre det i tanke, ord og gerning. Det er det, der kaldes
Manovaakkarma.

Mener du, at selv det er mere, end du magter? Sa vil du blive gjort opmaerksom pa
folgerne." Da Krishna havde sagt disse ord, blev Han siddende i stilhed i nogen tid.

Leeg meerke til, at den, der sgger at vinde Guds Nade, skal rette sin opmaerksomhed
mod selve handlingen og ikke mod handlingens frugter, hvad enten disse er gavnlige
eller ej. Det er baggrunden for Gopala's forklaring om, at Jnana er bedre end Abhyasa,
at Dhyana er bedre end Jnana, og at ikke-tilknytning til resultaterne af dine handlinger
er bedre end Dhyana. Krishna sagde, at denne form for ikke-tilknytning vil medfgre
Santhi.

"Bhakthi og Dwesha er som ild og vand. Hengivenhed og had kan ikke forenes. Jeg
elsker dem, der mgder sorg og glaede, kaerlighed og had samt godt og ondt med samme
sind. Dersom der findes det mindste gran af had mod noget som helst i et menneskes
hjerte, sa er han ikke en Bhaktha. En Bhaktha skal veere overbevist om, at alt dette er
Vasudeva. Vasudeva Sarvam Idam. Det vil sige, at ens egen Atma er til stede overalt og
I alt. Det er denne Sandhed, du skal erkende, handle ud fra og opleve. Dersom du hader

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

en anden, hader du dig selv. Haner du andre, haner du dig selv. Finder du fejl hos en
anden, finder du dine egne fejl,” fortsatte Krishna.

Den, der leeser dette, kan blive plaget af tvivl over, hvad der egentlig bliver erklaeret
her. Skulle det virkelig veere muligt at opna den fuldt bevidste oplevelse af den
Sandhed, der er baggrund for begrebet 'Vasudeva-sarvam-idam’, blot ved at veere fri for
alle former for had og foragt? Svaret er nej! Det er ikke muligt at sikre sig Ham, der bor
i dig, og opn& den Ananda, der fglger af at erkende Ham, blot ved at leve uden had og
lignende slette egenskaber. Det alene vil ikke kunne skaenke Guds Nade.

En bonde, der dyrker en afgrgde, er et godt eksempel pa dette forhold. Dersom du fatter
meningen med dette eksempel, sa vil tvivlen forsvinde, thi du leerer da sandheden at
kende. Fagr bonden kan tilsa jorden, fijerner han alt det, der gror vildt sdsom buskads,
krat og andet ukrudt. Det er dog ikke nok til at sikre hgsten. Jorden skal opdeles og
plgjes, vandes og forberedes fgr udsaning. Derefter skal de sma spirer beskyttes og
plejes, sa de bliver store, og afgreden kan modnes. Endelig skal afgreden hgstes og
kgres i lade.

Helt tilsvarende skal de tornede buske af tiltreekning og frastgdning, af misundelse,
stolthed og sa videre fjernes fra hjertets ager, og denne ager skal plejes ved hjeelp af
gode gerninger. Derefter skal de sma, spirede planter af Ananda udplantes. Den
voksende afgrgde skal passes og plejes ved hjeelp af disciplin og Sraddha, og til sidst
kan hgsten af Ananda efter alle disse anstrengelser kgres ind og fylde laden.

Du opnar ikke denne Ananda blot ved at fjerne hadet fra dit hjerte. Du er tillige ngdt til
at fremelske keerlighed. Du skal altsa fjerne hadet med rode og plante keaerlighed.
Dersom Bhakthi skulle veere et resultat af, at der ikke er noget had til stede, hvad kan
man da sige om bakker og myretuer, om treeer og kviste, om mudder og bjerge? Hader
de nogen? De fagler ingen afsky for nogen eller noget, men kan man pa den baggrund
sige, at de har Bhakthi? Det gar vi ikke, for det ville veere helt absurd. Bhaktha'en skal
farst gore sig fri af had og fylde sig med kaerlighed. Gopala erklaerede yderligere, at
denne keerlighed skal fgres ud i livet af Bhaktha'en og komme til udtryk ved, at han
tjener ngdstedte og lidende.

Arjuna lyttede til alt dette med stor opmaerksomhed. Derpa spurgte han, "Krishna!
Kraeves der noget ud over disse tre? Er det ngdvendigt at udgve andre discipliner? Veer
venlig at forteelle mig det.” Krishna svarede, "Det er ikke tilstraekkeligt blot at udplante
de sma frgplanter. Marken skal vandes og ggdes. Det fgrste trin pa vejen bestar i at
fjerne had og plante kaerlighed. S& snart spirerne er kommet op, er du ngdt til at
anvende de to midler: Nirmamakara (manglende besiddetrang) og Nirahamkara
(manglende selviskhed). Det svarer til at vande og ggde, og de er begge af afggrende
betydning for at sikre en god hgst af Ananda.

Det vil med andre ord sige, at du er ngdt til at ggre dig fri af fglelserne 'jeg-hed’' og 'min-
hed'. Disse to er dog ikke forskellige. Den sidstneevnte kommer fra den fgrstnaevnte, og
de skyldes begge Ajnana, der er uvidenhed om den grundleeggende Sandhed. Nar du
forst er fri af denne Ajnana, sa vil denne 'jeg-hed’' og 'min-hed' ikke lzengere skabe
problemer. Det er derfor, det erkleeres, at den, der straeber efter at udvikle Bhakthi, er
ngdt til at besidde Sathatham Samthusthi, det vil sige, at han altid skal veere tilfreds.
Og hvad betyder sa det? Det betyder, at den andeligt segende skal veere tilfreds under
alle forhold, hvad enten han er rask eller syg, om han taber eller vinder, eller om han
mgader lykke eller ulykke. Uanset om dine gnsker bliver opfyldt eller ej, sa skal du ikke
miste din sindsligeveegt og din indre balance.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Sindet mister sin ligeveegt, dersom det mgder selv den mindste forhindring pa den vej,
det selv har skabt. Det er sd omskifteligt. Du bliver ulykkelig, hvis du ikke far din kaffe
til tiden, eller du ikke far set to film hver uge, eller du ikke far mulighed for at lytte til
radioen i timevis bade morgen og aften. Du bliver ulykkelig, hvis du bliver naegtet eller
forstyrret i disse meningslgse former for aktivitet. Samthusthi er betegnelsen for den
tilstand, hvor sindet ikke lader sig pavirke af, om det far opfyldt noget som helst gnske
eller ej, eller om noget bestemt sker eller ikke sker. Sindet skal veere hinsides enhver
form for forstyrrelse, ophidselse og skuffelse."”

Derefter spurgte Arjuna, "Oh Herre! Du omtaler tit Prakrithi og Purusha. Jeg vil meget
gerne vide helt preecis, hvad Prakrithi er. Hvilke kvaliteter har Prakrithi? Og hvad er
Prakrithi's veesen helt preecis?" Krishna gav et let forstaeligt svar pa dette spgrgsmal.
"Arjuna! Prakrithi har ogsa et andet navn, Kshethra. Ordet Prakrithi betegner denne
Prapancha, denne blanding af de fem elementer. Der findes to forskellige entiteter i
naturen, i denne Prapancha, denne Prakrithi. Den ene er uden eget liv, og den anden er
fyldt med liv (Jada og Chaithanya). Den ene er det, der ses og opleves, og den anden er
den, der ser og oplever. Erkenderen er Aham, og ldam er det, der erkendes. Det er 'Jeg’
og 'det'.

Prakrithi, naturen, er summen af alle kvaliteter og attributter. Prakrithi's attributter
udggres af de tre Guna'er: Thamoguna (selvbedrag), Rajoguna (sorg) og Sathwaguna
(fryd og glaede). Naturen er permutationer og kombinationer af disse Guna'er. Den, der
udfgrer handlinger, og den, der nyder disse handlinger, Karthrthwa'en og
Bhokthrthwa'en, har ogsa disse attributter."

Arjuna gnskede at stille flere spgrgsmal, og Krishna sagde derfor, "Min kaere svoger! Du
er ivrig efter at stille flere spgrgsmal?" Arjuna greb chancen og spurgte, "Krishna! Du
har forklaret Prakrithi-thathwa, naturens princip. Nu breender jeg efter at fa at vide,
hvad Purusha er. Hvilke egenskaber har Den? Og hvad er Dens Vaesen?"

"Arjunal!”, sagde Krishna, "du kan kalde Den Purusha, Kshethrajna eller Jneya. Navnet
er ikke afggrende. Kshethrajna er en betegnelse for Den, der kender denne Kshethra,
dette omrade, denne ager. Jneya er det, der kendes. Purusha er Jiva'en og Prakrithi er
Deha’'en, kroppen. Purusha'en er Den, der bor i kroppen, Den, der kender kroppen.
Deha'en, kroppen, har ogsa mange navne, og hvert af dem har en betydningsfuld
mening. Den kaldes Sarira, fordi den gar til grunde. Den kaldes Deha, fordi den er udsat
for at blive braendt. Det er Jiva'en, der aktiverer kroppen, og som bliver opmaerksom pa
kroppens begraensninger.”

Dette svar fyldte Arjuna med tvivl, der nagede ham, og han stillede derfor en ny serie
spargsmal. "Krishna, hvordan gik det til, at denne krop, der forfalder og gar til grunde,
fik navnet Kshethra, ager?" Arjuna var i sandhed en meget opmeaerksom tilhgrer, og
Krishna besvarede hans spgrgsmal med stor talmodighed.

Krishna svarede, "Ved hjeelp af denne krop kan man udgve forskellige gode gerninger
og pa den made opna gode frugter. Kroppen er et redskab, som man kan opna Jnana
med. Jnana er det universelle Klarsyn. Det er kroppen, der fgrer dig frem til selveste
Frelsen. Den kaldes Kshethra, fordi den rummer disse store muligheder. Kshethra
betyder rustning, thi den beskytter og veerner Jivi'en. En anden betydning er ager, og
denne betydning har en dyb mening. Uanset hvilke frg der sas, eller hvilke frgplanter
der udplantes pa en mark, sa afhaenger hgsten af egenskaberne hos frget og
fraplanterne. Kroppen er ageren, og Jivi‘en er Kshethrapalaka'en, det vil sige den, der
beskytter ageren og afgraden. Dersom du sar gode gerningers frg, sa kan du hgste
lykke og gleede. Sar du derimod syndens frg, sa hgster du sorg og ulykke. Sar du

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Jnana's frg, kan du hgste Moksha, der gar dig fri af den treeldom, der udggres af fadsel
og dad.

Ganske som landmanden er ngdt til at kende markens natur og kvaliteter, saledes er
ogsa Kshethrajna'en, Jivi‘en, ngdt til at kende kroppens natur og dens kvaliteter. Den
eneste forskel mellem Kshethra og Kshethrajna er stavelsen ‘jna’, der betyder Jnani,
den der har viden, erkenderen. Det er altsd Kshethrajna'en, der kender denne ager,
denne krop, med alle dens gode og mindre gode sider. Kshethra'en er den, der ikke
besidder denne viden, den livigse materielle materie.

"Krishna!” spurgte Arjuna. "Hvilken glaede har man af at kende disse to entiteter:
Kshethra og Kshethrajna?" Krishna lo og svarede, "Sikke et dumt spgrgsmal. Sorgen
fiernes ved at analysere og fa kendskab til Kshethrajna'ens Natur. Du opnar Ananda,
Lyksalighed, ved at leere Kshethrajna at kende. Moksha er et andet navn for denne
Ananda.”

Nu tav Krishna, men Arjuna, der repraesenterer hele menneskeheden pa den slagmark,
hvor lavere og hgjere impulser keemper, lod Ham ikke i fred. Han fortsatte, "Krishna!
Hvem er det, der har disse to oplevelser: at sorgen forsvinder, og at der opstar
Lyksalighed. Er det Jivi‘en eller Deha'en? Veer venlig at forklare det."

Krishna svarede, "Arjuna! Kshethra'en, kroppen, er knyttet til Guna'erne, kvaliteterne:
Thamoguna, Rajoguna og Sathwaguna. Nar Jivi‘'en er i kontakt med kroppen og
iIdentificerer sig med kroppen sker der derfor det, at den bilder sig ind, at den oplever
sorg og gleede, der jo er resultater af Guna'erne. Purusha, Kshethrajna, har dog ikke
nogen virkelig forbindelse med disse Guna'er. Han er blot et Vidne. Nar jern er i kontakt
med ild, sa er jernet i stand til at varme og braende, men det er dog ikke jernet, der gor
det. Det er ilden. Denne kontakt til Prakrithi far det blot til at se ud, som om det er
Purusha, der handler og oplever.

Det er derfor forkert at tro, at Jivi‘en oplever gleede og sorg, blot fordi Den bor i en krop,
der er et redskab for Guna'erne. Jord giver neering til et frg og hjeelper det til at gro og
blive til et tree, men jorden kan tillige fa treeet til at ga ud. Begge disse resultater
skyldes jordens Guna'er. PA samme made vokser frget Jivathathwam og udfolder sig i
Brahmathathwam i kroppen, der bestar af jord-elementet. Ganske som ggdning og vand
er ngdvendige forudsaetninger for, at treeet kan blomstre og baere frugt, saledes er ogsa
Sathyam, Saantham, Samam og Dama ngdvendige, for at Sjaelen kan folde Sig ud i den
atmiske Visdom. Prakrithi's Guna'er, kvaliteter, far Den til at antage en mangfoldighed
af former.

Teenk over fglgende forhold, og du vil da let kunne forsta hele problemet. Pa et bestemt
tidspunkt er et menneske lykkelig, mens han pa et andet tidspunkt er ulykkelig. Pa et
vist tidspunkt er han bange, pa et andet tidspunkt er han modig. Hvorfor? Jo, det
skyldes, at han s& at sige formes af Guna'erne. Siger du nej? Hvordan vil du sa forklare
disse forandringer? Det er udelukkende Guna'erne, der kan eendre mennesket fra en
tilstand til en anden.

Mennesket ville ikke underga nogen forandring, dersom de tre Guna'er var i harmoni og
balance, men det sker aldrig. De er altid i ubalance. Prakrithi far ham til at patage sig
mange forskellige roller, nar den ene er dominerende, og de to andre er passive. De tre
Guna'er star for tre aspekter af menneskets natur. Rajoguna er den tilknytning, der
farer til begeer, og som skaber en leengsel efter at nyde den oplevede, materielle
verden. Den medfgrer en leengsel efter at opleve og nyde jordiske og himmelske glaeder.
Thamoguna er ikke i stand til at forsta virkeligheden, og derfor misforstar den meget

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

let alting og tror, at det, der er usandt, er sandt. Den medfgrer, at man bliver skgdeslgs
og begar fejl. Den farer ikke til frihed, men derimod til treeldom. Sathwaguna bringer
arsagerne til sorg og lidelse under kontrol, og den tilskynder mennesker til at falge den
vej, der fgrer til den virkelige Gleede og Lykke. Grundlaget for hellighed og udholdenhed
er derfor at udgve malrettet streeben og forblive upavirket af disse tre."

En lampe vil lyse klart, nar man sgrger for at holde lampeglasset rent. Lyset vil blive
deempet, dersom glasset har mange farver. Det vil derimod fortsat veere mgrkt, hvis
man seetter sit lys under en skaeppe. Lyskilden er den samme, men lampeglasset
eendrer lyset. Sathwaguna kan lignes ved en lampe, der lyser klart gennem et helt rent
glas. Rajoguna kan lignes ved en lampe, der udsender lys gennem et lampeglas med
mange farver. Dette glas deemper lyset og ggr det mindre anvendeligt. Thamoguna er
den situation, hvor lyset star under en skeeppe, og her er lyset helt uanvendeligt.

Sathwaguna er Atmajnana. Rajoguna indeholder en del urenheder, ganske som rgg der
tilsoder lampeglasset og deemper lyset. Den bevirker tillige at lampens flamme ikke
breender stille og roligt. Thamoguna undertrykker selve Jnana's Lys, der er menneskets
sande Veasen.

Top

Kapitel 23: Jnani'ens tyve Dyder

De tre Guna'er, Sathwaguna, Rajoguna og Thamoguna, gennemgar forskellige
permutationer, kombinationer og forandringer, og manifesterer sig i form af hele denne
skabelse, dette Univers, denne Prakrithi. Derfor er denne Prakrithi foranderlig. Den er
ikke uforanderlig og sand. Atma derimod er Chaithanya, der er Thejorupam, ren
Straleglans, og Atma undergar derfor ikke nogen forandringer. Atma er Lydefri. Kroppen
er Prakrithi. Buddhi og Manas er ogsa Prakrithi, og de fremtraeder derfor ogsa forskelligt
afheengigt af, om der er mere eller mindre af en eller anden af disse Guna'er.

Sathwaguna er rolig, hellig, uselvisk og lys. De, der har fremelsket denne kvalitet, har
derfor ingen gnsker eller behov, og de er rede til at leere Atma at kende. De, der
besidder Rajoguna, vil udgve handlinger, der i et vist omfang er praeget af selviskhed.
De er maske ivrige efter at tjene andre, men denne iver vil fa dem til at straebe efter
bergmmelse, og de vil veere stolte af deres bedrifter. De gnsker, at det gar dem selv
godt, men de gnsker tillige, at det gar andre godt. De, der besidder Thamoguna, er
overskygget af uvidenhedens mgrke, og de famler derfor omkring i mgrke uden at vide,
hvad der er rigtigt, og hvad der er forkert.

Dersom et menneske besidder en hvilken som helst af disse tre Guna’'er, er han ikke i
stand til at virkeligggre den hgjeste Sandhed, der udfrier det enkelte menneske, og
forener ham med det Universelle. Da mennesket lever i Prakrithi, sa tror han lidt naivt,
at han oplever Guna'erne, der danner Prakrithi. Der er dog rent selvbedrag. Det er
ngdvendigt grundigt at analysere denne Kshethra's, denne Prakrithi's, vaesen og
egenskaber for at tilintetggre dette selvbedrag. For Sadhaka'en, begynderen, er det
ngdvendigt at udforske erkendelse og det erkendte, hvorimod Jnani'en skal veere mere
opmaerksom pa disse Guna'erne. Det erkendte er Virkeligheden, det guddommelige
Grundlag for alt og alle.

Arjuna lyttede med stor opmeerksomhed til alt dette, og da Krishna tav, spurgte han,

"Oh Herre! Hvilke egenskaber skal en Jnani besidde?" Krishna svarede, "Partha! Han
skal i rigt mal besidde de tyve dyder. Du vil maske spgrge, hvad det er for nogle dyder,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

sa Jeg vil straks forteelle dig om dem. Hgr godt efter, men tro ikke, at du kan na Malet,
blot fordi du har fremelsket dem alle. Malet er Udgdelighed, Amrithathwam. Du kan
udelukkende opna den Tilstand ved hjeelp af Brahmasaakshatkaara, det vil sige ved at
opleve Brahmam som vaerende Sarvam Khalvidam Brahmam. Nar den fuldkomne
Visdom gryer, bliver erkenderen det erkendte.

For at opna den fuldbyrdelse er du ngdt til at blive lutret ved hjeelp af dyder. Da kan du
opleve det erkendte, og du kan opna virkeligggrelse af Selvet. Jeg vil derfor farst
forteelle dig om det. Virtue first, then victory. Hvilken vidunderlig vej. Sgger man
Brahmam uden fgrst at sikre sig, at man efterlever moralske og dydige leveregler, sa
svarer det til at gnske lys uden at have hverken en beholder, en vaege eller olie. Anskaf
dig disse tre, teend derefter lampen, og du har lys. Det samme geelder for
Brahmaajnana's Lys, for Virkeligggrelsen af Brahmam.

Der er et forhold, Sadhaka'er skal veere meget opmarksomme pa. Lampen, veegen og
olien skal veere afpassede efter hinanden. Flammen vil ikke braende klart og give lys,
dersom veegen er for stor eller for lille i forhold til lampen, eller lampen er for stor eller
for lille i forhold til olien eller veegen. Man opnar farst et klart og roligt lys, nar alle tre
dele er passede afstemt efter hinanden. De tre Guna'er skal tilsvarende veere i
harmonisk ligeveegt for at give det bedst mulige resultat, for at fgre til Frelse. De tre
Guna'er er laenker, og mennesket er bundet af dem ganske som en ko, der har faet
forbenene bundet sammen, som har faet bagbenene bundet sammen, og som yderligere
er bundet om halsen og hornene med et tredje reb. De tre Guna'er er en lignende
trefoldig binding. Hvordan skulle det arme dyr dog kunne beveaege sig frit omkring, nar
det er bundet pa den made? Sathwaguna svarer til en leenke af guld, Rajoguna svarer til
en leenke af kobber, og Thamoguna svarer til en leenke af jern. De binder alle tre lige
effektivt, ganske uanset om det materiale, de bestar af, har forskellig pris. De er alle
tre bindinger og derfor forhindringer for frie beveegelsesmuligheder.”

Arjuna spurgte, "Oh Herre! Du sagde, at det er ngdvendigt at have fremelsket tyve dyder
for at veere kvalificeret til at opna Jnana. Hvilke dyder er det? Veer venlig at forteelle
mig lidt om dem.” Krishna sagde, "Arjuna! Din alvorlige interesse glaeder Mig meget.
Har her!

Den fagrste dyd er A-maanithwam, der betyde ikke-stolthed, ydmyghed [Bhagavad Githa
13:08]. Sa leenge du har Maanam, stolthed, kan du ikke opna Jnanam. Mennesker bgr
opfare sig som vand. Uanset hvilken farve du heelder i vand, sa opsuger vandet farven.
Vand fremhaever aldrig sin egen farve. Det er ydmygt uden nogen indbildskhed.
Menneskets adfaerd er derimod den stik modsatte. Nar han har gjort den mindste
tjeneste, eller han har doneret selv det mindste belgb, sa er han ivrig efter, at andre
skal have det at vide. For at opna det gar han selv rundt og forteeller om det, eller han
sgrger for, at aviserne skriver om det. Den A-maanithwam, der anbefales her, bestar i at
veere fri for den form for stolthed og eergerrighed.

Den anden dyd er A-dambhithwam, mangel pa forfaeengelighed [Bhagavad Githa 13:08].
Det er en meget sedel egenskab. Den indebeaerer, at man ikke stiller sig an eller stiller
sig til skue, at man ikke praler og pastar, at man er noget saerligt, og at man har magt
og indflydelse, nar det ikke er tilfeeldet." Her skal laeseren veere opmeerksom pa et
forhold. | vore dage er verden fuld denne falske fremtraeden, af denne hykleri. Du vil
opdage at, denne sgrgelige brist praeger alle mennesker og alle aktiviteter. Landenes
regeringer kontrolleres af folk, der straeber efter at fA magt og autoritet og efter at blive
anerkendt som kapaciteter. De, der intet ved, pastar, at de ved alt. De, der end ikke har
nogen til at hjeelpe til derhjemme, pastar, at de har en stor skare tilhaengere.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Dette hykleri er grundlaget for alle handlinger. Pa alle omrader fordeerver det
mennesket, ganske som et skadedyr gdeleegger afgreden. Verden vil undga katastrofer,
dersom dette skadedyr bliver fjernet. Indbildskhed medfgrer, at du spilder dit liv i
denne verden og tillige i den naeste. Denne praetendering er skadelig pa ethvert
tidspunkt og alle vegne. Den er upassende for almindelige mennesker, sa hvordan
skulle den kunne gavne en Sadhaka?

"Den tredje dyd er Ahimsa [Bhagavad Githa 13:08]. Den er ogsa en vigtig dyd. Himsa
(vold) vedrgrer ikke udelukkende det fysiske. Den omfatter meget mere som for
eksempel den psykiske smerte samt den angst og bekymring, dine ord og handlinger
medfagrer. Du kan ikke pastd, at du lever i A-himsa, blot fordi du undlader at pafgre
andre fysisk smerte. Dine handlinger ma ikke medfgre nogen lidelse. De skal veere
uselviske. Dine tanker, ord og gerninger skal alle veere fri for enhver form for motiv til at
skabe lidelse.

Kshama er den fjerde dyd [Bhagavad Githa 13:08]. Den kaldes tillige Kshanthi og
Sahana. Denne dyd bestar i, at du anser al den ondskab og alt det had, andre retter
imod dig, og alle de tab, de pafarer dig, for at veere noget helt uvirkeligt. Dit forhold til
dem skal veere som det forhold, du har til en luftspejling. Det vil altsa sige, at du er ngdt
til at fremelske denne form for tdlmodighed, denne sjeelsstyrke. Det er ikke hjeelpelgst
at affinde sig med andres onde handlinger, fordi du ikke er i stand til at svare igen.
Derimod er denne adfeaerd, denne Kshanthi, udtryk for den fred og harmoni, dit hjerte er
opfyldt af. Det er imidlertid sandt, at der er mange, der finder sig i at andre skader dem,
fordi de mangler fysisk og gkonomisk styrke eller moralsk stgtte, men deres traengsler
kan ikke af den grund aeres som sand Kshama.

Lad os nu rette opmerksomheden mod Rjuthwam, der er den femte dyd. Rjuthwam
indebeerer, at man er ligefrem, oprigtig og uden nogen form for falskhed. Den giver sig
udtryk i form af overensstemmelse mellem tanke, ord og gerning, og det geselder for
savel verdslige som andelige forhold. Den er et aspekt af dyd nummer to, A-
dambhithwam.

Den sjette dyd er Aacharyopasana, der er den eerbgdige tjeneste, man yder sin andelige
laerer [Bhagavad Githa 13:08]. Denne tjeneste vil fremelske kaerlighed til disciplen, og
derfor vil den veere til stor gavn for disciplen. Derimod vil den Guru, der ikke selv har
noget mal, kun vildlede disciplen, og det vil fgre til disciplens undergang. Guru'en er
nedt til at lade sin nade stremme lige sa frit og spontant til disciplen, som koen lader
sin meelk flyde for at neere den speede kalv. Guru'ens undervisning er kilden til og
grundlaget for at erkende Gud og for at opna Frelse.

Den syvende dyd er Soucham, der betyder renhed [Bhagavad Githa 13:08]. Det er ikke
blot renlighed pa det ydre plan, men tillige indre renhed. Og hvad er sa denne indre
renhed? Den kendes pa, at man lever uden at fagle sig tiltrukket eller frastgdt af nogen
eller noget, at man lever uden gnsker, utilfredshed, begaer og vrede, samt at man
besidder Daivi (gode, guddommelige) egenskaber. Vand fjerner kroppens urenheder.
Sandhed lutrer sindet. Viden helligggr evnen til analytisk teenkning. Hele mennesket
bliver renset og helliggjort ved hjaelp af disciplin og bodsgvelser.

Den ottende dyd er Sthairyam, der giver sig udtryk i form af udholdenhed og urokkelig
tro samt fraveer af vankelmodighed og uro [Bhagavad Githa 13:08]. Sadhaka'en skal
holde fast i det, han engang har fattet lid til som veerende gavnligt for hans andelige
udvikling. Han skal ikke flagre fra det ene ideal til det andet og fra dag til dag skifte
mal. Dette kaldes tillige Deeksha. Vankelmodighed skyldes svaghed, og man skal veere
meget papasselig med ikke at udvikle denne svaghed.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Den niende i reekken er Indriyanigraha, sansekontrol [Bhagavad Githa 13:09]. Du skal
forstd, at det er sanserne, der skal vaere dine tjenere, og at det ikke er dig, der skal
tjene dem. Lad dig ikke treelbinde af sanserne, men lad dem veere dine tjenere.

Den tiende dyd er Vairagyam, der indebeerer ikke-tilknytning, forsagelse og manglende
interesse for sanseoplevelser i form af lyd, bergring, form, smag, duft og lignende
sansekontrol [Bhagavad Githa 13:09]. Sanserne tiltreekkes af disse oplevelser, for de
pirrer dem og giver dem flygtige oplevelser af gleede. Sanserne er derimod ikke
interesserede i de ophgjede mal: Dharma, Artha, Kama og Moksha. Du kan imidlertid
udelukkende virkeligggre Atma ved at streebe efter det sublime.

Den elvte dyd er Anahamkara, uselviskhed [Bhagavad Githa 13:09]. Selviskhed er
udkleekningssted for alle laster og svagheder. Det menneske, der lider af selviskhed,
tager ingen hensyn til, om noget er rigtigt eller forkert, godt eller darligt, guddommeligt
eller deemonisk. Han interesserer sig ikke for disse forhold, og han har ingen viden om
dem. Han er helt blottet for viden om Dharma og moralske leveregler. Han vil ikke fglge
lov og orden. Anahamkaram vil sige at leve uden dette giftige personlighedstraek.
Selviskhed er en fjende forklaedt som en ven.

Janma-mrithyu-jaraa-vyaadhi-dukha-doshaanudarsanam er den neeste dyd, og den
betyder blot, at man er opmaerksom pa den uundgaelige cyklus af fadsel og ded, af
senilitet og sygdom, af sorg og ondskab samt andre udtryk for denne flygtige verden og
livet i den [Bhagavad Githa 13:09]. Skgnt mennesket oplever at disse ting overgar ham
selv s& vel som andre, sa gar han intet for at finde ud af, hvad der er arsag til dem, og
han sgger ikke at laere at undga dem. Det er det starste mysterium. Det er forunderligt.

Dersom du virkelig undersgger tingene til bunds, sa vil du blive klar over, at uanset
hvad du end matte veere i stand til at undga, sa er du ikke i stand til at undga dgden.
Hvad mennesker nu forstar ved lykke, er i virkeligheden intet andet end ulykke forklaedt
som lykke. Du skal derfor forsta disse ting rigtigt og analysere den fejlagtige, vildfarne
made, du teenker pa, thi da vil din evne til ikke-tilknytning blive styrket, og du vil opna
Jnana. Arjuna, du skal derfor ggre dig fri af Janma (fgdsel), af Mrithyu (ded), af Jaraa
(senilitet), af Vyadhi (sygdom) og af Dukha (sorg).” Med stor kaerlighed formanede
Krishna Arjuna med disse ord.

Derneest talte Krishna om Asakthi, ogsa kaldet Anaasakthi [Bhagavad Githa 13:10]. Det
indebeerer, at man lever uden at begeere sanseobjekterne, uden leengsel. Begeaer efter at
eje ting, som du ser, er resultat af selviskhed. Denne selviskhed ansporer dig til at
teenke, "Jeg er ngdt til at havde det”, "Jeg vil veere den stolte ejer af denne meget
veerdifulde ting". Det er et steerkt band, der binder dig til materielle genstande. Traek
sindet tilbage og anse alt og alle for at veere Manifestationer af Guds Herlighed. Elsk alt
og alle som veerende Udtryk for Hans Herlighed, men lad veere med at bilde dig ind, at
du bliver lykkelig ved at eje dem. Det er selvbedrag. Lad veere med at vie dit liv til dem.
Brug disse ting efter behov, nar det er ngdvendigt. Det er det hele. Hvis den form for
impuls styrer dig, sa vil det veere en stor forhindring pa vejen frem mod Frelse. Uanset
hvad du end erhverver dig, sa er du ngdt til for eller siden at skille dig af med det. Pa
den sidste rejse kan du end ikke medbringe et lille greesstra eller lidt jord. Dersom du
uafbrudt er opmaerksom pa denne kendsgerning, sa kan du leere Sandheden at kende.

For du blev fgdt, havde du ikke noget forhold til den materielle verden med dens
genstande. Nar du dgr, forsvinder alt det samt tillige al slaegt og alle venner. Denne
rejse er blot et skuespil, der udspilles i den mellemliggende tid. Det er tabeligt at lade
dig indfange af denne verdens flygtige gagl. Begeer forurener sindet og forhindrer, at
man sgger mod hgjere mal. De Sadhaka'er, der straeber efter at opna Frelse og

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

erkendelse af Virkeligheden, er ngdt til at ggre sig fri af begeer, thi begser er som tjeere.
Det sidder godt fast og er sveert at fa af igen, nar ferst man har faet det pa sig.

Derefter er man ngdt til at veere opmaerksom pa endnu en dyd. Det er Samathwasthithi,
der er evnen til at bevare sin indre ro og harmoni, uanset om man oplever glaede eller
sorg, medgang eller modgang, lykke eller ulykke. Det er Jnani‘ens femtende dyd. Det
gavner dig intet at blive opstemt eller nedtrykt, fordi du kommer ud for vinding eller tab,
fordi du mgder medgang eller modgang, eller fordi du bliver eeret eller vanaeret. Modtag
alt med samme sind som en Nade fra Gud, Hans Prasada. Ganske som du sgrger for at
have sko pa, nar du feerdes pa tornede stier, benytter en paraply, nar det regner, eller
sover under et moskitonet for at undga at blive stukket af insekter, saledes skal du
ogsa beskytte dig selv med et sind, der er fast forankret i Gud, som desuden er fyldt af
tillid til Guds Nade, og som ikke bliver bragt ud af ligeveegt, uanset om du bliver udsat
for ros eller kritik, uanset om du opnar vinding eller tab, og uanset om du oplever gleede
eller sorg. Det fremheaeves, at det er af afggrende betydning at mgde livets tildragelser
med sjeelsstyrke og mod, det vil sige med Sama-chiththathwam.

Den neeste dyd er Ananya-bhakthi, der er den form for Bhakthi, der ikke tillader nogen
forstyrrende tanker eller fglelser [Bhagavad Githa 13:10]. Nar du er ved at drukne i sorg
og ulykke, vender du dig mod Gud. Nar Sankata overmander dig, sgger du tilflugt hos
Herren Venkata. Nar du atter lever lykkeligt, glemmer du alt om Gud. Nar du har feber
og har mistet evnen til at smage, og du har en grim smag i munden, sa har du lyst til at
krydre din mad mere, end du plejer. Men nar du atter er rask, sa bryder du dig ikke om
denne steerkt krydrede mad. Bhakthi er ikke noget, der kommer og gar. Bhakthi bestar i
uafbrudt kontemplation pa Gud uden nogen forstyrrende tanker eller fglelser.

Uanset hvad man end er beskaftiget med, taler om eller benytter sin fritid til, sa skal
det veere noget, der er helt gennemtraengt af keerlighed til Gud. Da lever man i Ananya-
bhakthi. Derneest fglger den dyd, der kaldes Ekanthavasam, hvilket betyder, at man bor
alene. Man skal veere glad for at veere alene. Det betyder imidlertid ikke, at man skal
leve afsondret fra andre mennesker, men at der skal veere stilhed og udelukkende én
tanke i sindet. Alle andre tanker, der fylder sindet, skal overtales eller tvinges til at
forlade det. Sindet skal veere Nir-vishaya, det vil sige uden noget indhold, og det skal
veere rettet bort fra den materielle verden.

Den attende dyd, der omtales, og som hjalper til med at fremelske Jnana, er en
manglende lyst til at sgsge andre menneskers selskab. Det vil sige en manglende lyst til
at komme sammen med mennesker, der er optaget af den materielle verdens forhold og
foreteelser. Man kan udvikle ro og fred i sindet, selv nar man lever blandt vilde dyr, men
det er sveert at fremelske denne tilstand, nar man lever blandt verdsligt orienterede
mennesker. Din Sadhana bliver pavirket af de mennesker, du omgas. Gode mennesker
hjeelper dig til at bevare dine gode kvaliteter, hvorimod darligt selskab udvikler darlige
egenskaber og leder dig pa afveje.

Det er naturligvis sveert at finde ud af, hvem der er godt selskab, og hvem der er darligt
selskab, og derefter sla sig ned blandt de gode. Det er derfor tilradeligt at undga
mennesker og i stedet koncentrere sig om sin Sadhana. Menneskets sind kan lignes
ved et stykke jern. Dersom det havner i mudder, ruster det og gar til grunde. Hvis det
derimod havner i et bal, sa forsvinder alle urenheder, og det bliver rent og helligt. Derfor
er det bedre at leve blandt Jnani'er, end at leve alene. Laeg meerke til, at Narada, der
var sgn af en hushjeelp, blev Rishi, fordi han kom i gode menneskers selskab.
Rathnakara, der var en ubarmhjertig jeeger, blev forvandlet til den ypperste blandt
digtere, til Adikavi, da han mgdte de syv Rishi‘er. Darligt selskab er meget skadeligt. En
redglgdende jernkugle kan forarsage mere skade end en ildflamme. Det er vigtigere at

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

undga et syndigt menneske end selve synden. Sadhaka'er skal veere meget
opmaerksomme pa, hvem de omgas.

Den nittende dyd bestar i at veere vidende om forskellen mellem Atma og Anatma
[Bhagavad Githa 13:12]. Lad hele tiden din bevidsthed veere fast forankret i den
atmiske Virkelighed. Affeerdig kroppen og sanserne som varende noget uvirkeligt og
flygtigt. Atma er Evigheden. Du skal derfor udelukkende forankre dig i Atma og ikke i
det flygtige, ikke-atmiske selvbedrag, denne materielle verden. Livet er en kamp for at
overvinde selvbedraget, der forfglger dig. "Jeg er den evige Atma, der er i dig og i alt og
alle. Ret din opmeaerksomhed mod Mig, keemp og veer overbevist om, at du sejrer."

Den tyvende og sidste dyd, du er ngdt til at fremelske, er Thathwa-jnana-darsanam, der
bestar i at opleve Thath (Den), der er det universelle Princip, som det individuelle blot
er en skygge af. Det indebeerer, at Sadhaka'en skal veere fuld af leengsel efter at opleve
og erkende det Universelle [Bhagavad Githa 1

3:12]. Dersom du alvorligt bestraeber dig pa at fremelske blot to eller tre af de omtalte
dyder, sa vil de gvrige dyder naturligt og helt af sig selv blive en del af dig. Der er ingen
grund til at udfolde nogen szerlige anstrengelser for at fremelske dem. Efterhanden som
de udvikler sig, kommer du ikke alene til at beherske de her omtalte dyder, men tillige
mange flere. Disse tyve her omtalte dyder naevnes, fordi de er usaedvanlige egenskaber.
Det er det hele. Dersom du baserer din Sadhana pa disse tyve dyder, sa nar du
ubesveeret frem til Malet. Det er grunden til, at Krishna fremhaevede disse.

Nar du har fremelsket disse dyder, bliver du i stand til at erkende Selvet. Det bar der
ikke herske nogen tvivl om, for disse dyder fagrer til erkendelsen af, at kroppen,
sanserne, intellektet, den indre bevidsthed og sa videre alt sammen er noget, der er
forskellige aspekter af Prakrithi, og at Han, Purusha, er noget andet end alt dette. Det
er Purusha, der er vidende om Kshethra og Kshethrajna. Du bliver et Vidne, nar du
bliver i stand til at skelne mellem Purusha og Prakrithi, eller hvad der er det samme,
mellem Kshethra og Kshethrajna, og da lever du hinsides gnsker og begeer.

Top

Kapitel 24: Atma er i Alt og Alle

Hemmeligheden ved Virkeliggerelsen af Selvet bestar i at veere klar over, at du blot er
et Vidne til alt dette. Virkeligggrelse af Selvet kan enten udtrykkes som "Jeg er
Sandheden i mig", eller "Jeg har erkendt mit eget Selv", eller "Alt og alle er den ene
Atma" eller som "Jeg har oplevet, at der ikke er nogen forskel pa det individuelle og
det Universelle". Det er denne erkendelse alle og enhver selv er ngdt til at na frem til.
Forsagelse uden denne forstaelse er spild af tid og kraefter. Mennesket er ikke blot et
dyr. Mennesket rummer i sig en gnist af Gud, og mennesket skal sgrge for, at den ikke
slukkes.

Ja, endog sansemaessige aktiviteter er foranlediget af Atma. Nar Solen star op,
begynder fuglene at flyve omkring, blomsterne folder sig ud, og menneskene
pabegynder mange forskellige ggremal. Solen deltager ikke selv direkte i nogen af
disse aktiviteter. Den fungerer blot som igangseetter og ikke pa nogen anden made.
Solen er ikke arsagen. Den er blot igangsaetteren, vidnet, tilskueren. Den er haevet over
og hinsides alt dette. Den er ikke bundet til eller afhaengig af mennesker, dyr, fugle eller
blomster.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Fuglene flyver oppe i luften, men de efterlader ikke noget spor, der viser, hvor de har
flgjet. PA tilsvarende vis bgr der heller ikke efterlades noget spor pa hjertets himmel,
uanset hvor mange sansemaessige indtryk der end passerer hen over den. Hjertet bliver
ikke bergrt af, at de passerer forbi.

Mennesket ser imidlertid udelukkende bygningen og ikke fundamentet. Man lsegger
ikke maerke til den snor, der holder blomsterne sammen i en blomsterkrans. Man er
nadt til at undersgge og udforske kransen for at fa kendskab til denne snor. Det er
snoren, der er grundlaget. Blomsterne er afhaengige af den, og fordi den er der, danner
de en krans.

Lad os se pa et andet eksempel for bedre at forsta dette. Gryder, pander, tallerkener og
spande bestar alle af ler, men selv om der er ler i alle disse genstande, sa vedbliver
leret at veere ler. Det bliver ikke til en gryde, en pande, en tallerken eller en spand. Det
forholder sig pA samme made med Atma, der er selve Grundlaget. Atma har ingen
Guna'er (kvaliteter) sdsom at veere gryde, pande, tallerken eller spand. Atma er derimod
til stede i Guna'erne som Gunaswarupa. Atma bliver fejlopfattet som veerende
Guna'erne, fordi Atma bliver opfattet som noget begreenset, noget der har navn og form.
Det er ene og alene Atma, der vedbliver at veere til stede i navne og former, ganske
som leret er grundlaget for alle gryder og pander. Ved hjeelp af denne form for analyse
vil du styrke din overbevisning om, at Grundlaget og Essensen i alt og alle er Atma,
Kshethrajna, Parabrahmam.

Derefter spurgte Arjuna, "Det er i sandhed meget sveert at erkende denne
grundleeggende Atma, denne indre Virkelighed i alt og alle. Han er
Allestedsneervaerende, men Han er ikke til at fA gje pa nogen steder. Han er selve
Kernen i alt og alle, men alligevel Uhandgribelig. Hvad er grunden til dette mysterium?"

Krishna svarede, "Arjuna! Du har endnu ikke forstaet det? Atma er finere end det
allerfineste, og det er derfor sveert at opleve Atma. Du har hgrt om de fem elementer,
ikke sandt? Om jord, vand, ild, luft og rum? Ethvert af disse elementer siges at veere
finere end det foranstaende. Jord-elementet har fem kvaliteter: Det kan hgres, fales,
ses, smages og lugtes. Vand-elementet har de samme kvaliteter, men har dog ikke
nogen lugt. lld-elementet har blot tre kvaliteter: Det kan hgres, fgles og ses. Luft-
elementet har kun to kvaliteter: Det kan hgres og fgles. Det sidste element, rum-
elementet, besidder kun én kvalitet: Det kan hgres. Det er derfor, vi siger, at hvert
eneste element er finere end de foranstaende, og at det samtidig er mere udbredt.
Rum-elementet er til stede overalt. Det gennemtraenger alt og alle, fordi det
udelukkende besidder én kvalitet. Nar nu Atma er helt uden kvaliteter, hvor meget
mere subtilt ma Atma da ikke veere. Prgv at forestille dig, hvor meget mere universelt
og altgennemtraeengende Atma ma veere. De, der retter deres opmaerksomhed mod det
objektive, er ikke i stand til at forsta det. Det kan udelukkende forstas af dem, der
retter deres opmeerksomhed mod det subjektive.

Det er udelukkende dem, der er i stand til at gennemtaenke disse forhold, der kan
fremelske denne tro og tillid. De, der i tide og utide, fordi de overhovedet ikke er i stand
til at se Gud noget sted, forkynder, at Gud ikke kan veere til stede i alt og alle, begar en
skeebnesvanger fejltagelse. De kan ikke tro, at Gud er haevet over og hinsides de
trivielle kvaliteter, som de sgger at male Ham med. Det er i sandhed meget sgrgeligt.
Gud er dig lige sa neer, som du er Gud naer. Dersom du holder afstand til Gud, sa holder
Gud ogsa afstand til dig.”

I Purana'erne finder vi nogle fine eksempler pa denne kendsgerning. Hiranyakasipu
sggte alle steder efter Gud og naede frem til den konklusion, at Gud ikke er at finde

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

noget sted. Prahlada derimod var overbevist om, at Gud er at finde, hvor man end sgger
Ham, og derfor tradte Gud ud af den uigennemtraengeligt harde jernsgjle. Prahlada var
Gud neer, og derfor var Gud Prahlada neer.

Koen har hellig, neerende meelk i yveret, men i sin uvidenhed om denne meaelk sgger
koen at drikke vand, der har veeret brugt i husholdningen. P& helt samme made er
mennesket uvidende om, at Madhava er til stede i ham selv som hans egen Atma.
Mennesket sgger heller ikke at lsere Ham at kende, der jo er menneskets egen
Virkelighed. Mennesket hungrer med sine ufuldkomne og bedrageriske sanser efter den
flygtige, materielle verdens meget primitive glaeder og forngjelser. Hvilken kolossal
uvidenhed.

Det er tegn pa uvidenhed at fortabe sig i denne verdens mangfoldighed. Det er derimod
tegn pa Visdom, pa Jnanam, at opleve denne verdens Enhed. Savam eller den, der er
som en levende dgd i forhold til Virkeligheden, oplever denne mangfoldighed, hvorimod
Sivam, Gud, oplever Enheden i denne tilsyneladende mangfoldighed. Denne Enhed
benaevnes tillige Jneyam, Atma, Kshethrajna og Parabrahmam. Denne lserdom blev
skeenket Arjuna, for at han kunne opleve den deraf fglgende Lyksalighed.

Keere leeser! Ganske som floderne har havet som deres mal, saledes har Jiva'erne
Brahmam som deres Mal. Den 'bevidste’ Jiva kan aldrig opn& nogen varig gleede fra den
'materielle’ verden. Moksha er opnaelse af varig Fryd og Glaede. Det kaldes tillige
opnaelse af Brahmam. Det er udelukkende de mennesker, der ikke er knyttet til dette
kaotiske bleendveerk af navne og former, denne verden, der er i stand til at fremelske
den form for malrettet gudhengivenhed, der kan udelukke alt andet. Det er den eneste
vej til Atmajnana. Denne verden er et middel til udvikling af forsagelse, ikke-tilknytning,
og det er grunden til, at den er sa fristende og svigefuld. Det menneske, der erkender,
at denne verden er et middel til at undslippe det feengsel, som denne verden i
virkeligheden er, er en sand Vedanthin.

Ordet Oordhwa benyttes normalt i betydningen 'oppe’, 'hgjt' og sa fremdeles. Dersom du
forestiller dig, at denne verden er et tree, sa har den sine rgdder i Brahman [Bhagavad
Githa 15:02]. Det vil altsa sige, at radderne er foroven, og grenene er forneden! Det
forklarede Krishna Arjuna, da Han sagde, "Samsara-treeet, livets tree, er et meget
usaedvanligt tree. Det er ganske forskelligt fra denne verdens treeer. Denne verdens
treeer har alle radderne forneden og grenene foroven. Samsara's Aswattha har derimod
sine rgdder foroven og grenene forneden. Det er et tree, der sa at sige star pa hovedet."

Her afbred Arjuna Krishna med et spgrgsmal. Han spurgte, "Hvorfor kaldes det
Aswattha? Det betyder et banyantree. Ggr det ikke? Hvorfor har man givet livets tree det
navn? Hvorfor har man ikke givet det et andet navn?" Et meaerkeligt navn til et underligt
tree. "Hgr her. Aswattha betyder Anithya, altsa flygtigt og forbigdende. Det betyder
tillige banyantrese. Dette trees blomster og frugter kan ikke bruges til fade, og de har
heller ingen duft. Traeets blade vil imidlertid uophgrligt bevaege i vinden. Derfor kaldes
det tillige Chaladala, der betyder rystende eller sitrende blade. Den materielle verdens
genstande er ogsa hele tiden i bevaegelse. De er fyldt med uro, og de forandres hele
tiden. Treeet kaldes Aswattha for at fa folk til at erkende denne kendsgerning og fa dem
til at overvinde den.

Formalet med denne beskrivelse er at ggre det muligt for mennesket at udvikle en
dybere indsigt og at fa ham til at la&enges efter at opna en urokkelig tro pa Brahmam.
Sandheden og den objektive verden kan udelukkende forstas ved hjeaelp af to forskellige
undersggelsesmetoder: den ydre og den indre. Der findes en bestemt form for analytisk
metode, der fgrer til treeldom, og der er en anden, der fgrer til Frihed. Det menneske,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

der blot oplever denne verden som denne verden, fejlopfatter den, hvorimod den, der
oplever den som Paramatma, har erkendt Sandheden. Denne verden er et resultat. Den
har en Arsag. Den er blot en transformation af Brahmam, som er dens Substans. De
mange millioner levende vaesener er grenene, kvistene og bladene. Brahmam er det frg,
der indeholder hele dette tree. Den, der har erkendt det, har erkendt Veda'erne.”

Top

Kapitel 25: Daivisampathi - de 25 guddommelige Dyder

"Krishna! Du siger, at de, der kun oplever denne verden og intet andet, ikke kan haevde,
at de kender Veda'erne, men at de er ngdt til at erkende, at denne verden er
Paramatma, er Gud, samt erkende, at denne verden er et resultat, og at den derfor ikke
kan veere forskellig fra Arsagen. Hvordan kan det veere muligt? Denne verden, vi
oplever, udvikler sig, og den forfalder, hvorimod Gud, Paramatma, jo er Evig, Sand og
hinsides alle former for forandring. Er det da ikke saledes, at ild og vand er uforenelige?
Hvordan kan de to veere en Enhed? Det vil gleede mig meget, at hgre Dig forklare det,”
sagde Arjuna.

"Hgr her Arjuna! | den objektive verden udtrykker alt og alle sig med netop sin
egenskab, sin Guna. Denne Guna er afhaengig af sin ejermand. Der er desuden en
Aadhaara, et Grundlag, for de egenskaber, alt og alle i denne verden besidder. Denne
Aadhaara er Atma. Ret din opmeerksomhed mod det uforanderlige Grundlag og ikke
mod de manifestationer, der hele tiden aendrer sig, thi ellers drukner du i denne strgm
af forandringer. PA samme made som frget er grundlaget for et trees stamme, grene,
kviste, blade og blomster, saledes er Prakrithi, Prapancha, hele denne verden et tree,
der kommet fra det atmiske frg. Prapancha er permutationer og kombinationer af de
fem elementer, der er latent til stede i Grundlaget, i Atma. Ret din opmarksomhed mod
Atma, der er det altafggrende Grundlag, thi denne verden er det manifesterede udtryk
for Atma. Den, der har erkendt denne sandhed gennem vedvarende, andelig disciplin,
fortjener at blive kaldt Vedavid, der er en betegnelse for den person, der til fulde har
erkendt Veda'erne.

Dersom du imidlertid ikke grundigt analyserer forskellen mellem det Virkelige og det
uvirkelige, og du lider under det selvbedrag, det er at tro, at det, du oplever, er noget
varigt, og du argumenterer ud fra denne forstaelse, s& er du kommet pa afveje. Hvordan
skulle du da kunne na Malet? Hvordan skal du da kunne erkende Virkeligheden?
Laengslen efter at leere denne Virkelighed at kende er et resultat af Daivisampathi, af
aedle og ophgjede egenskaber. Aasuri-sampathi (deemoniske tilbgjeligheder) treekker i
den modsatte retning, og de medfgrer, at man pastar, man har opnaet sand viden, nar
man ikke har det. De forhindrer, at man overhovedet begynder at sgge efter sand viden,
og de forer til, at man tror, alt det falske er sand viden."

Arjuna lgftede forbavset hovedet, sa snart Herren havde sagt dette. Arjuna sagde,
"Gopala! Du har hidindtil fortalt, at det er Atma, der er Grundlaget for alle kvaliteter og
for alle levende veesener. Du har med andre ord sagt, at det er Dig, der er dette
Grundlag, men nu siger Du, at der findes to forskellige grupper af egenskaber:
Daivisampathi og Aasurisampathi! Det forvirrer mig. Jeg kan ikke finde ud af, hvad jeg
bgr godtage, og hvad jeg bgr afvise.”

"Arjuna! Dit spgrgsmal er endnu mere meerkveerdigt. Du pastar, at Jeg aldrig siger et

eneste ord, uden at det rummer en dyb mening, og at alle Mine Handlinger har et
formal. Alligevel bekymrer du dig over, hvilke af Mine udtalelser, du er ngdt til at

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

godkende, og hvilke du skal afvise. Det er udryk for meningslgs bekymring og
usikkerhed. Min kaere svoger. Deva'erne og Asura’erne er ikke to helt forskellige
kategorier. Disse to grupper er dannet pa baggrund af deres forskellige egenskaber,
men Guna'ernes kvaliteter er kunstige. De har intet at ggre med den Bevidsthed, Jeg
allerede har fortalt dig om. Pottemageren fremstiller gryder, pander og tallerkner, men
alle disse dele er ikke grundleeggende bestanddele af det ler, de er dannet af. Gryden,
panden og tallerkenen er kunstige former for ler. Ogsa navnene er kunstige. Guna'erne,
kvaliteterne, er disse navne og former. Det er leret, der aadhaara'en, grundlaget,
substansen. Gryderne, panderne og tallerknerne er navne-formerne, udtrykkende,
manifestationerne. Leret er aegte, hvorimod gryderne, panderne og tallerknerne er
kunstige. Du ma forsta, at leret er Min Swarupa, Grundlaget, Sahaja'en, Virkeligheden.
Alle disse navne-former, manifestationer, gryder og sa videre er ikke til stede i Mig,
men Jeg er i dem. Laeg meerke til, at Jeg ikke har nogen Guna'er, men at Jeg er til
stede i Guna'erne. Hold derfor op med at gare forskel pa leret og gryderne og lad veere
med at betragte dem som veerende forskellige ting. Det vil veere forkert, og det er heller
ikke muligt.

"Krishna! Hvilket forhold er der mellem Din Swabhava (Virkelighed, Sandhed) og
Swarupa, Prakrithi, den objektive verden?"

"Jeg har allerede fortalt dig, at Min Swabhava udggres af de fem elementer: af jord-
elementet, vand-elementet, ild-elementet, luft-elementet og rum-elementet. De er Mine
Kvaliteter. Er den materielle verden andet end en kombination af disse fem elementer?
Kan man sige, at den er noget andet?"

"Krishna! Der findes intet i denne verden, der ikke bestar af de fem elementer, gar der
vel? Hvordan skulle jeg kunne benagte deres eksistens? Hele tilveerelsen er ulgseligt
forbundet med dem.”

"Dersom du accepterer disse fem elementer, sa er du ogsa ngdt til at acceptere, at
hvert element delte sig i fem dele, saledes at der er 25 Thathwa'er, grundlaeggende
principper. Det er udelukkende de fire elementer: jord-elementet, vand-elementet, ild-
elementet og luft-elementet, der er tydeligt til stede, og som kan opleves
sansemaessigt. Det er dog rum-elementet, der er grundlaget for de fire andre. Pa
tilsvarende vis er det muligt at erfare tilstedeveaerelsen af Manas, Buddhi, Chittam og
Ahamkaram, hvorimod man udelukkende er i stand til at reesonnere sig til deres feelles
grundlag, Antha-karana. Alt det, du oplever, er manifestationer af et Noget, som du ikke
oplever. Alt dette far kraft fra og er baseret pa dette Noget, der ikke er synligt. Det er
Atma, der er dette usynlige Grundlag, du ikke er opmaerksom pa. Jeg er dette Grundlag.
Jeg er Grundlaget for alt og alle.

Alt det, der hviler pa noget andet, gennemgar forandring, veekst, forfald og forvandling.
Du skal dog ikke af den grund tro, at Aadhaara'en, Grundlaget, ogsa gennemgar
forandringer. Lad os som et eksempel teenke pa Manen og dens spejlbillede i vand. Det
billede, Manen danner i vandet, er uroligt. Det er i stadig bevaegelse, men det er vandet,
der beveaeger sig. Det er ikke Manen. Uvidende, barnlige sjeele tror, at det er selve
Manen, der beveaeger sig. Det grundleeggende Aasuriske kendetegn bestar i at overfgre
egenskaber fra Aadheya'en til Aadhaara'en. Den, der endog i Aadheya'en erkender
Aadhaara'ens Evighed og Sandhed, besidder den sande Daivisampath. Han fokuserer pa
Gud.”

Arjuna lyttede meget opmaerksomt og dybt koncentreret til alt dette. Nu spurgte han,

"Madhava! Du sagde, at disse to kategorier skyldes de enkelte menneskers forskellige
egenskaber. Hvilke egenskaber har de, der tilhgrer den aasuriske gruppe, og hvilke

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld
egenskaber har de, der tilhgrer den daiviske gruppe? Veer venlig at uddybe det.”

Krishna svarede, "Arjuna! Jeg er altid rede til at komme med mere uddybende
forklaringer, men det er en forudsaetning, at tilhgrerne er opmaerksomme og oprigtige.
Giv Mig din fulde opmaerksomhed og hgr godt efter. De bestar af 25 hellige egenskaber,
guddommelige kvaliteter. De er: 1) at leve uden frygt; 2) rene og hellige fglelser; 3) at
leve i bevidstheden om, at hele skabelsen udggr en Enhed; 4) godggrenhed; 5)
sansekontrol; 6) opofrelse; 7) dndelige studier; 8) askese; 9) at veere ukunstlet og
ligefrem; 10) ikke-voldelighed; 11) personlig integritet; 12) at leve i indre fred og
harmoni uden nogen form for vrede og modyvilje; 13) ikke-tilknytning; 14) indre fred; 15)
at undga at skabe kiv og at bagtale andre; 16) medfglelse; 17) at leve uden
begeerlighed; 18) at tale blidt og keerligt; 19) at frygte adharmiske handlinger; 20) at
leve med fuldkommen ro i sindet; 21) ikke at miste modet under modgang, talmodighed
og sjeelsstyrke; 22) udholdenhed; 23) renlighed; 24) ikke at gnske at skade nogen; 25)
ydmyghed.

Mennesker med aasuriske kvaliteter er stolte, de er glade for pomp og pragt, de er
forfeengelige, de er fulde af vrede og brutalitet, og de har ingen skelneevne. Mennesker,
der besidder disse egenskaber, har en aasurisk personlighed. Selvom de ser ud, som
om de er mennesker, sa fortjener de ikke denne betegnelse. De, der besidder de
farstnaevnte 25 egenskaber, kendes som mennesker med guddommelige kvaliteter.
Mennesker med aasuriske egenskaber, kaldes Daanava-manava'er, deemoniske
mennesker.

Der er nogle mennesker, der mener, at de er taet pa at veere guddommelige. Har de da
alle de dertil hgrende egenskaber, eller har de i det mindste fremelsket Daya
(medfglelse), Dharma (den rette, moralske adfeerd), Paropakaara (at hjeelpe og tjene
andre) og Santham (sindsligeveegt)? Dersom de blot i nogen grad har udviklet disse
egenskaber, sa kan vi anse dem for at veere guddommelige. Hvis det derimod er helt
tydeligt, at de har alle de aasuriske kvaliteter, kan vi da feeste lid til, hvad de siger? Det
er udtryk for forfeengelighed, hvis de foregiver det eller haevder noget sadant.
Forfeengelighed samt behov for pomp og pragt kan aldrig siges at vaere guddommelige
kvaliteter. De er uden diskussion deemoniske kvaliteter.

Enhver kan let finde ud af, hvilken gruppe han eller hun selv tilhgrer. Den gruppe, man
tilhgrer, bestemmes ikke ud fra forhold som fysisk fremtraeden, besiddelser og social
status, eller om man har indflydelsesrig position. Teenk pa Ravana. Han havde et
menneskes form. Han var konge, og han havde flere rigdomme end Kubera, Herren over
rigdomme, men kan vi af den grund anse ham for at veere delvis guddommelig? Bestemt
nej. Han kaldes en deemon ud fra de Guna'er, han havde.

Der er tre egenskaber, der danner grundlaget for alle aasuriske veesener. Disse tre er:
Kama, Krodha og Lobha (begzer, vrede og gradighed). De gdeleegger Selvet og naerer
det djeevelske i mennesket. De skal overmandes og besejres ved hjeelp af Vairagyam,
Santham og Thyagam, det vil sige ved hjeelp af ikke-tilknytning, sindsligeveegt og
forsagelse. Det er disse krigere, du skal feeste lid til i denne kamp. Styrk disse krigere,
og de vil da i Igbet af et gjeblik tilintetggre de deemoniske kreaefters indflydelse. Et
hvilket som helst spor af fjenderne: Kama, Krodha og Lobha vil, hvis det ikke fjernes,
veere en potentiel fare. De skal derfor breendes til aske. Det fgrer til virkelige fremskridt
i kampen for at na Malet.

Redderne pa livets tree er begeer og tilknytninger. Nar disse rgdder skaeres i stykker,

dor treeet. Jo hurtigere og jo mere effektivt disse rgdder skaeres i stykker, desto
hurtigere vil treeet ga ud, men traeet vil stadig kunne danne nye skud, dersom blot en

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

eneste rod er tilbage. Det vil da ikke visne og ga ud. Du skal derfor fjerne hver eneste
rod, thi da dgr treeet, og det bliver til temmer. Det er tom tale, nar folk praler med, at de
har tilintetgjort alle disse rgdder, nar vi kan se, at treeet gror og er grgnt og frodigt. Pa
tilsvarende vis vil Maya, der har overmandet Jivi'en, ligeledes ga til grunde, og den
hastighed, hvormed det sker, svarer til antallet af begeer, der rykkes op med rode.
Begeer er bindinger.

Der er nogle, der begynder at udgve Dhyana, efter at de i et vist omfang har reduceret
nogle fa behov og begeaer. De er ikke i stand til fuldt ud at koncentrere sig, men deres
opmaerksomhed flagrer dog heller ikke hid og did. De er fanget i en mellemliggende
tilstand. Hvad er grunden til denne situation? Jo, man bliver fgrst i stand til fuldt ud at
koncentrere sig, nar man har opnaet fuldstaendig kontrol over sine begaer. Det er derfor,
det erkleeres, at Kama, Krodha og Lobha er deemoner, der skaber ulykker for
mennesker. De er deemoner, der antager frygtindgydende og uhyggelige former.

Det er ikke nogen ulykke at have et grimt ansigt eller en frygtelig grim krop. Det
veerste, der kan ske dig, er da, at folk finder dig frastedende, det er det hele, men det er
en ulykke at have en frastgdende personlighed, et forkvaklet veesen. En person har
maske et smukt udseende, og han fylder maske dine grer med sgdmefyldte, men tomme
fraser. Man kan imidlertid ikke af den grund sige, at han har guddommelige egenskaber,
at han er fgdt med guddommelige kvaliteter, at han er Daivaamsa. Dersom de
deemoniske kvaliteter lurer lige under overfladen hos sddanne mennesker, sa er fysisk
skgnhed og sgdmefyldt tale ikke nok til, at vi kan sige, at de er guddommelige. De ord,
de taler, bliver til gksehug og dolkestgd. Aasurisampathi og Daivisampathi knytter sig
derfor alene til det enkelte menneskes karakter og adfaerd, og de har ikke nogen
forbindelse med hans fysiske form eller hans fremtraeden.

Top

Kapitel 26: Den rette Fgde er altafggrende

"Krishna! Du siger, at et menneskes aasuriske og daiviske personlighed er et resultat af
indtryk fra tidligere livs handlinger og fglelser. Da det jo er umuligt at ggre sig fri af
disse indtryk, hvad vil der sa ske med de mennesker, der er demt til at beere disse
byrder? Findes der nogen made at undga det pa? Eller er det maske muligt at mildne
deres konsekvenser? Dersom det er tilfaeldet, sa veer venlig at fortaelle mig det, sa jeg
vil kunne frelse mig selv." Arjuna spurgte saledes for at fa Gud til at fortzelle om det
hjeelpemiddel, der kunne gavne hele menneskeheden.

Krishna svarede straks. "Der er ingen knaphed pa midler. Hagr her! Der findes tre
forskellige Guna'er: Sathwaguna, Rajoguna og Thamoguna. De er afhaengige af den
indre bevidsthed, af Antha-karana, og ogsa den er afhaengig af feden, der indtages. Du
er, hvad du lever af. Dine handlinger former dit veesen. Mennesket kan i det mindste i
dette liv overvinde de aasuriske tilbgjeligheder, der har en tendens til at herske over
ham, ved at kontrollere den fgde, han spiser, og de aktiviteter, han udgver (gennem
Aahaara og Vihara). Han kan fremelske satviske tilbgjeligheder ved hjeelp af egne,
planmeaessige bestraebelser." Dette rad blev keerligt givet af Herren til Arjuna, den
oprigtige udspgrger.

Arjuna blev jublende glad, da han hgrte, at mennesket har de midler, der er ngdvendige
for at opna Frelse. Han gnskede inderligt at fa mere at vide. Krishna samtykkede i at

svare, og med et fortryllende smil lod Han Sin Nade stremme til Arjuna. "Arjuna! Fgden
er den altafggrende, opbyggende kraft. Et forurenet sind slgver en moralsk fortraeffelig

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

persons andrighed. Hvorledes skulle en mudret sg kunne danne en perfekt genspejling?
Det Guddommelige kan ikke genspejles i et ondskabsfuldt og lastefuldt sind. Fagde
styrker menneskets krop, og kroppen er teet forbundet med sindet. Sindets styrke
afhaenger ogsa af kroppens styrke. Moralsk opfagrsel, gode vaner, andelige bestraebelser
og sa videre afhaenger alle af fadens kvalitet. Sygdomme, mental svaghed og andelig
slaphed er alle resultat af mangelfuld fgde.” "Krishna!” bad Arjuna, "veer venlig at
fortaelle mig, hvilken fgde, der er satvisk, hvilken der er rajasisk, og hvilken der er
tamasisk."

"Arjuna! For at feade kan kaldes satvisk, skal den veere i stand til at styrke og naere bade
sind og krop. Den skal ikke veere for salt, for steerkt krydret, for bitter, for sgd eller for
sur. Den skal ikke spises, mens den er breendende varm. Man skal undga fede, der
medfgrer stor tgrst. Det overordnede princip er, at der skal veere en graense og
tilbageholdenhed. Fgde, der er kogt i vand, bgr ikke spises dagen efter, for da er den
skadelig. Selv stegt mad bgr spises, fgr den udvikler en ubehagelig lugt.

Rajasisk fgde er det modsatte af satvisk fgde. Den er for salt, for sgd, for krydret... sur
og for ildelugtende. Den slags fgde virker berusende og ophidsende.

"Herre, undskyld mig, hvis jeg virker uforskammet, men jeg spgrger om alt dette, fordi
jeg virkelig breender efter at fa det at vide. Kan man virkelig eendre sin grundleeggende
karakter fra en Guna til en anden blot ved at omlaegge sine spisevaner? Eller er man
ngdt til at supplere denne udrensningsproces med noget mere? Sig mig, er der brug for
noget yderligere?"

"Min kaere svoger! Dersom det skulle veere sa let at eendre sin karakter, sa ville
ondskabsfuldhed og syndighed, der jo er s& karakteristisk for vaesener med en Danava
natur, kunne fjernes fra denne verden i lgbet af et gjeblik. Det er naturligvis ngdvendigt
at supplere med andre ting. Har her. Det er ngdvendigt at sikre, at tre forskellige
faktorer er rene og hellige. Fgdemidlerne skal veere rene og hellige, kekkenudstyret
veere rent og helligt, og de personer, der tilbereder og serverer maden, skal veere rene
og hellige.

Det er ikke tilstreekkeligt, at fgademidlerne er rene og hellige og af en god kvalitet. De
skal tillige veere anskaffet pa eerlig vis. Man skal ikke anvende midler, man har
anskaffet sig pa en uretfeerdig, ulovlig eller falsk made. Den slags midler er forurenede,
allerede nar man modtager dem. Udgangspunktet, vejen og malet skal alle veere lige
rene og hellige. Gryden skal veere ren uden nogen urenheder. Den, der serverer maden,
skal ikke alene veere rent og paent klaedt p&, men han skal tillige have gode vaner, en
god karakter og en god opfgrsel. Nar han serverer maden, skal han holde had, vrede,
bekymring og ligegyldighed pa afstand. Han skal veere ligefrem og i godt humgar, og han
skal veere ydmyg og fuld af keerlighed. Han skal undga ondskabsfulde og syndige
tanker, mens han betjener dem, der spiser. Fysisk renhed og charme kan ikke pa nogen
made kompensere for onde tanker og darlige vaner. En Sadhaka, der skal udvikle sin
koncentrationsevne, er ngdt til at veere omhyggelig med at efterleve disse regler. Ellers
vil der ske det, at han, nar han udegver Dhyanam, vil blive plaget af subtile pavirkninger
fra kokkens og tjenernes onde tanker. Man skal veere omhyggelig med udelukkende at
omgive sig med gode mennesker. Du skal ikke lade charme, professionel dygtighed
eller tilbud om at arbejde for en lavere lgn end normallgnnen fa dig til at veelge at
benytte kokke og tjenere med disse skadelige egenskaber. Du skal ngje undersgge
deres karakter og deres vaner. Den fgde, du indtager, er en sa vigtig del af det fysiske
og mentale materiale, du er ngdt til at keempe med pa det andelige omrade. Sindets
renhed kan og skal suppleres med kroppens renhed og tillige med en ren og hellig tale,
idet talen er kroppens vigtigste funktion. Det er sand Thapas - fysisk, mental og verbal.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Sindet skal veere hinsides angst og bekymring, had og frygt, gradighed og stolthed. Det
skal veere helt opfyldt af keerlighed til alle veesener. Det skal teenke pa Gud. Det skal
ikke have lov til at forfglge den materielle verdens glaeder og forngjelser. Det skal ikke
have lov til at beskaeftige sig med nogen lavere tanker. Formalet med alle tanker skal
veere at lgfte den enkelte op pa hgjere planer. Det er den rette Thapas for sindet, for
Manas.

Lad Mig nu fortezelle dig, hvad der er fysisk Thapas. Fysisk Thapas bestar i at benytte
kroppen med dens styrke og evner til at tjene andre, til tilbedelse af Gud, til at synge
om Hans Herlighed, til at besgge de steder, Hans Navn har helliggjort, til disciplinerede
og regelmaessige adndedraetsgvelser, til at sikre, at sanserne undgar skadelige indtryk,
og til at fglge Guds Vej. Kroppen bliver helliggjort ved at tjene og hjeelpe syge og
ngdlidende, ved at efterleve de rette moralske leveregler og lignede gode gerninger.

Det er ogsa ngdvendigt at udgve Thapas pa talens plan. Lad veere med at tale for
meget. Lad veere med at tale usandt. Hold op med at bagtale andre og yppe kiv. Benyt
aldrig harde ord, tal derimod blidt og keaerligt. Nar du taler med andre, sa glem aldrig
Madhava.

Den atmiske Straleglans, Atmajyothi, kan ikke lyse og skinne, dersom blot én af disse
tre, fysisk Thapas, mental Thapas eller verbal Thapas ikke er til stede. For at fa lys er
bade lampen, vaegen og olien af afggrende betydning. Kroppen er lampen, sindet er
olien, og tungen er veegen. Alle tre skal veere i den rette stand.

Der findes fromme mennesker, der tillige anser godggrenhed for at veere fysisk Thapas.
Det er ganske udmeerket, at de ggr det, men fgr man udgver godggrenhed, skal man
grundigt undersgge modtagerens karakter, samt om tid og sted er velvalgt. Dersom
man for eksempel gnsker at yde stgtte til skoler, sa skal man yde sin stgtte der, hvor
der endnu ikke findes nogen skoler. Hospitaler skal opfgres i omrader, hvor der er
megen sygdom. Fgdevarehjeelp skal ydes der, hvor der pa grund af terke eller
oversvgmmelser hersker hungersngd. Man er ngdt til ngje at undersgge forholdene og
karakteren hos den, man gnsker at undervise i Dharma og Brahmavidya. Det samme
geelder for alle former for ydelser af hjelp og stette. Satvisk godggrenhed er den form
for godggrenhed, der fjerner den hindring, der er mest skadelig for den enkeltes velfeerd
og fremgang.”

Her afbred Arjuna Krishna, idet han sagde, "Krishna! Ma jeg have lov til at stille dig et
spgrgsmal? Godggrenhed er da altid godggrenhed, ikke sandt? Hvorfor skelner Du sa
mellem en satvisk, en rajasisk og en tamasisk form for godggrenhed? Findes der
virkelig disse forskellige former?"

Krishna svarede, "Selvfglgelig gor der det. De fleste, der udgver godggrenhed, ggr det,
fordi de gnsker at blive kendte og populeere. Det er det, der driver dem. De gnsker at
opna noget personligt med deres godggrenhed. Det er kun ganske fa, der ene og alene
gnsker at vinde Herrens Nade. Satvisk godggrenhed er den form for godgerenhed, der
alene udgves med det formal at opna Guds Nade. Dersom man forventer selv at opna
noget med sin godggrenhed som fx berammelse og popularitet, agtelse og indflydelse,
eller hvis man udgver den i vrede eller pa grund af et vist pres, sa er der tale om
rajasisk godggrenhed.

Nar man udgver godggrenhed, skal man veaere i besiddelse af tillid og agtelse. Man skal
ikke blot kaste sin godggrenhed i hovedet pa modtageren. Man skal heller ikke udgve
godggrenhed over for et menneske, der ikke fortjener det, eller veelge et forkert
tidspunkt. Det er ikke nogen velsignelse at give mad til dem, der allerede har faet

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

rigeligt at spise. Det er derimod en forbandelse. Det er ogsa spild af godggrenhed at
bygge hospitaler pa ufremkommelige steder. Den form for spildt, unyttig godggrenhed
er tamasisk.

Du skal veere meget papasselig, nar du udgver Daana, godggrenhed. Du skal ikke give
til hvem som helst, der anmoder dig om hjaelp. Du skal heller ikke udgve godggrenhed
alle mulige steder. Glem ikke disse tre former for godggrenhed, Jeg netop har fortalt
dig om, og ger sa det, du finder mest passende. Du ma ikke give gaver for at blive et
kendt navn. Din godggrenhed ma ikke veere motiveret af gnsker om at fgre dig frem
eller om at opna popularitet. Din godggrenhed skal veere gavnlig og tjene et formal. Det
er dog bedst, at dine handlinger altid er satviske. Alle dine aktiviteter sdsom at se, at
hgre og at tale skal veere helt opfyldte af denne grundholdning.”

Arjuna lyttede med stor opmeerksomhed og med bgjet hoved til alt det. Medens han
saledes sad og ngd Herrens blide og keerlige Vaesen, sagde han, "Veer venlig at forteelle
mig lidt mere om, hvilke mader der er de rette mader at anvende synet og hgrelsen p3,
for s& kan jeg falge Dine Anvisninger." Hans bgn til Krishna var sa inderlig og oprigtig,
at Herren smilede venligt til ham.

Krishna klappede Arjuna pa ryggen og sagde, "Du bruger grerne satvisk, nar du lytter til
beretninger, oplevelser og budskaber fra vismaend og helgener, der straebte efter at na
Gud, og som ndede Ham. Du anvender gjnene satvisk, nar du ser dem, der tilbeder Gud,
nar du ser billeder af vismaend og helgener, og nar du deltager i festlige hgjtider i
templer og lignende. Du benytter gjnene rajasisk, nar du ser luksurigse forhold, film
fulde af sanselige gleeder, af pomp og pragt, og film, der skildrer magt, hgj social status
samt selvisk magtudgvelse. Du anvender grerne pa en rajasisk made, nar det glaeder
dig at hgre beretninger, der indeholder sensuelle skildringer af begivenheder, samt nar
du laegger gre til beretninger, der beskriver magt og autoritet samt anvendelsen af
denne magt og styrke. Tamasiske mennesker glaeder sig over at lytte til
skreekindjagende eventyr, til beretninger om ondskabsfulde deemoner og onde
gerninger. De gleaeder sig over begivenheder, der er fulde af ondskab, og som virker
skreekindjagende, og de nyder at se billeder af den slags haendelser. De tilbeder
deemoniske, blodtgrstige guder, og de nyder at beskaeftige sig med beretninger om
spggelser og magrke kreefter."

Keere laeser. Dette er det centrale budskab i Bhagavad Githa's leere. Det er Anna, fade,
der er grundlaget for denne krop og det liv, den rummer, og det er ogsa fgden, der
bestemmer, om man ender op pa et hgjt plan eller et lavt plan. | vore dage leegges der
vaegt pa en disciplineret og velordnet adfaerd (Nishta), uden at man bekymrer sig om
Naashta (feden). Dersom du ignorerer de ngje fastlagte regler vedrgrende kosten, der jo
er selve grundlaget for kroppen og dens funktioner, sa kan du ikke na Malet, uanset
hvor leerd du end matte veaere, og uanset hvor omhyggelig du end er med at efterleve og
udbrede den vedantiske leere. Man tager ikke hensyn til, om fgdemidlerne, kokken og
de, der serverer den tilberedte mad, nu ogsa besidder renhed og hellighed. Man er
tilfreds, nar blot maven er fuld af mad, og sulten er stillet. Det fgrste tempel, folk
besgger om morgenen, er en restaurant, og her ofrer man sa kaffe og rundstykker til
Atmarama. Hvordan kan saddanne gourmeter forvente at udvikle deres
koncentrationsevne? Hvordan kan man have sikkerhed for, at tilberedningen,
fodevarerne og betjeningen er ren og hellig i en restaurant? Men hvem bekymrer sig om
det? Folk tager ikke hensyn til det, men alligevel beklager de sig hzjlydt og siger, at de
ikke magter at koncentrere sig, og de plages af stor forvirring. Fgrst nar man sarger for
at skabe de rette forudsaetninger, kan man opna de rette resultater. Dersom den mad,
man tilbereder, bestar af bitre ting, hvordan kan man da forvente, at den feerdige ret
bliver sgd?

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Ifglge Githa'en skal man veere meget omhyggelig med sin Aahaara og sin Vihaara (med
sin fade og med den made, man anvender sin fritid pd), men det er kun fa, der tager
denne vejledning alvorligt. Man regner ikke med, at det er sa vigtigt. Der er mange
mennesker, der priser Githa'en til skyerne. De kan holde timelange foredrag over
Githa'en, og de forkynder dens budskab, men det er kun ganske fa, der praktiserer dens
lzere. De kan alle versene udenad, men de magter ikke at mgde livets modgang med
indre ro og gleede. Det er farst muligt for dig at fremelske Ananda og Santhi, nar du
sikrer dig, at din fgde er ren og hellig, og du anvender din fritid til noget, der er rent og
helligt.

Det kan ikke veere lyst og mgrkt samtidigt. Det er ikke muligt at finde Kama og Rama
samme sted. De er som ild og vand. Hvordan skal man kunne undga ulykkelige
konsekvenser, nar man holder Githa'en i den ene hand, samtidig med at man i den
anden hand har en kop te, en kop kaffe, en cigaret eller noget snus? Der findes endog
dem, der retfeerdigger deres udisciplinerede liv ved at pasta, at det voldsomt
breendende Jnana-bal, de har i deres indre, accepterer og helliggar det, de spiser,
uanset hvad de spiser, hvordan de spiser, og hvor de spiser.

Hvordan skulle en bitter frugt kunne blive forvandlet til en sgdmefyldt frugt selv om den
bliver dyppet i en stribe hellige floder? Hvordan skulle de, der blot ngjes med at tale om
Githa'en, kunne blive helt opfyldte af dens sgdmefyldte budskab? Det, der desveerre
sker i virkeligheden, er, at de, der lsegger gre til disse hyklere, mister den lille smule
tillid, de har til de hellige skrifter, og bliver forheerdede ateister.

Hvordan kan man have tillid til at et menneske, der er ude af stand til at regulere sine
kostvaner, skulle kunne kontrollere og styre sine sanser? Hvis man ikke formar at
begraense og kontrollere sine falelser, hvordan skulle man sa kunne begraense og
kontrollere sanserne? Kan den, der ikke er i stand til at tilbageholde et host,
tilbageholde et nys? Hvordan skulle den, der er for svag til at ga op ad en trappe, kunne
kravle op ad den stige, der fagrer til Himlen? Dersom man er et hjeelpelgst offer for kaffe,
cigaretter eller snustobak, hvordan skulle man da kunne fremelske den styrke og det
mod, der skal til for at overmande de langt steerkere fjender: vrede, begeer og
gradighed? Nar man er ude af stand til ggre sig fri af disse laster, hvordan skulle man
da kunne forsage begeer? Bliv herre over tungen, thi da bliver du herre over din
keonsdrift. De to er nemlig lige s& teet forbundne som gjnene og fgdderne.

Top

Kapitel 27: Stol pa Herren og folg Hans Bud

Ganske som kroppens sunde glgd ikke kan ses, fordi kleederne skjuler den, saledes
skjuler Ahamkara, selviskheden, tilsvarende den individuelle Sjeel. Sjeelen er derfor ikke
i stand til at fremvise Brahmathathwam's Straleglans, Sjeelens kostelige ejendom. For
selviskhed er kilden til al ondskab samt alle fejl og mangler. Selviskhed er barn af
Kama, af begeer. Du skal derfor tillige ggre dig fri af denne selviskhed.

En tilstand uden nogen form for begeer er i virkeligheden en tilstand uden nogen form
for selviskhed. Og er Moksha, Frelse, noget som helst andet end friggrelse fra
bindingerne til dette selv? Du har gjort dig fortjent til at opna Frelse, i det gjeblik du har
gjort dig fri af begeerets bindinger.

De fleste mennesker er stort set udelukkende aktive, fordi de gnsker at nyde frugterne
af deres handlinger. De undlader at udgve handlinger, der ikke gavner dem, men i

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Githa'en fordgmmes begge disse holdninger, thi uanset om handlingerne baerer frugt
eller ej, sa er det ikke muligt at undlade at udgve den pligt, det er at veere aktiv. Det er
umuligt for mennesket helt at undga at udeve aktiviteter, men hvordan kan man da
undga at blive indfanget af resultaternes net? | Githa'en hedder det, at Karma-phala
Thyaga (det vil sige at forsage al tilknytning til frugten af Karma) er den bedste
Sadhana beregnet til dette formal.

Alle handlinger medfagrer resultater, hvis ikke med det samme, sa senere, og det sker,
uanset om du gnsker det eller ikke gnsker det, og uanset om du haber, det vil ske, eller
ikke hdber, det vil ske. Det er helt uundgéeligt. Resultatet kan veere godt eller darligt,
men dersom selve handlingen er viet til Gud, sa vil ingen af disse resultater pavirke
den, der udgvede handlingen. Denne sakramentale helligelse medfgrer at handlingerne
forvandles til noget hgjere, at de bliver guddommelige, hellige og ukreenkelige. Hvis det
derimod er selviskhed, der motiverer handlingerne, sa vil de veere svangre med
bindinger.

Den, der af hele sit hjerte hungrer efter at leere Gud at kende og na Gud, er ngdt til at
fjerne begeerenes forureninger. Du opnar Moksha, Frelse, ved Mamakara-sunya, det vil
sige ved at fjerne fglelserne af ‘jeg-hed' og 'min-hed'. Det er livets Mal. Den Tilstand
rummer hverken sorg eller glaede. Den er haevet over og hinsides begge disse
oplevelser. Krishna gnskede, at Arjuna, der var Hans ven og hengivne, skulle na denne
Tilstand. Han satte sig derfor for at frelse ham ved at undervise ham i forskellige veje
og metoder. Han benyttede desuden Arjuna som redskab, idet Arjuna modtog denne
kostelige gave til gavn for og pa vegne af hele menneskeheden.

Inden Krishna afsluttede Sin hellige vejledning, sagde han til Arjuna, "Ggr dig fri af alle
former for Dharma. Overgiv dig til Mig. Jeg vil udfri dig fra al synd [Bhagavad Githa
18:66]." Det vil sige, at du skal ggre dig fri af Ahamkara og Mamakara, af stolthed over
egoet og dets besiddelser og fglelser af 'jeg-hed’ og 'min-hed’. Tilintetggr denne
identifikation af Selvet med kroppen, der jo kun er Selvets bur eller faengsel. Fremelsk
en urokkelig tro pa, at alt dette er Paramatma og intet som helst andet. S& er der ingen
grund til at ggre andet end at lade Hans Vilje ske og ubetinget fglge Hans Plan.
Mennesket er ngdt til at ggre sig fri af Sankalpa og Vikalpa, det vil sige af at ville noget
bestemt og ikke at ville noget bestemt. Han er ngdt til at fglge Herrens Bud. Han er
ngdt til at acceptere Hans Vilje og veere glad og tilfreds, uanset hvor Herren end har
placeret ham, og hvordan Herren end har formet ham. Han skal helt undlade at prgve at
finde ud af, om de handlinger, han udfgrer, nu er passende eller ej. Han skal derimod
betragte dem som sin tilbedelse af Gud, og ikke forvente nogen belgnning. Det er det
omfang, hans pligter har.

Der findes nogle golde tilheengere af vedanta filosofien. De har mange bedekranse om
halsen, og de udnytter Krishna's Laere om at ggre sig fri af alle former for Dharma. Da
de forventer, at Han vil udfri dem for al synd, sa sidder de og smasover med lukkede
gjne uden at foretage sig noget. De undlader at udfare de pligter, der pahviler dem, og
de spiser, sover og bevaeger sig omkring ganske som de lyster eller forméar. De skelner
ikke mellem, hvad der er godt, og hvad der er darligt. Deres undskyldning er, at Herren
jo har befalet dem at ga hinsides alle former for Dharma. Nar de aldre derhjemme eller
andeligt segende med erfaring begynder at drage deres opfgrsel i tvivl, sa svarer de,
"Teenk, at ogsa du skulle bega den fejl. Ved du ikke, hvad Gud har sagt i Githa'en, som
jeg har accepteret som grundlaget for mit liv? Han befalede, 'Sarva Dharmaan
Parithyajya [Bhagavad Githa 18:66]." Jeg har ikke brug for rad for nogen med mindre
autoritet.” De er meget stolte af deres hengivenhed og deres ortodokse adfaerd. Den
slags mennesker udveelger de dele af Guds Vejledning, der harmonerer med deres
tilbgjeligheder. De seaetninger, der gik forud, eller som fglger efter, ignorerer de, fordi de

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

er ubehagelige, og det til trods for at disse seaetninger er uadskillelige dele af det
pageeldende bud. De ignorerer den grundlaeggende ide i befalingen, skent de pastar, at
de er trofaste tilhaengere af Githa'en.

Gor dig fri af alle former for Dharma. "Maam Ekam Saranam Vraja [Bhagavad Githa
18:66]," siger Herren. Det vil sige, overgiv dig fuldt og helt til Mig. Har de gjort det? Nej,
men har de da i det mindste en dybtfalt leengsel efter at opna Frelse? Nej, for hvis de
havde det, sa ville de ikke have ignoreret deres sande pligter. De ville ikke have ladet
sig overmande af behovene for fgde og sgvn. Den slags mennesker er kun dygtige til at
hygge snakke. Det er kun al deres flitterstads, der skinner og glimter. De efterlever
ikke Herrens Bud i dagligdagen. Det er de for dovne til. Man kan end ikke finde det
mindste spor af andelige bestraebelser hos dem.

De sande, andeligt sggende vil kunne erkende de veerdifulde sandheder, der rummes i
de guddommelige Ord, Herren Krishna fremsagde:

Sarva Dharmaan Parithyajya
Maamekam Saranam Vraja.
Aham Thwaa Sarva Paapebhyo
Mokshayaishyami Maa Suchah.
[Bhagavad Githa 18:66]

Laeg meerke til, at Gud sagde, "Sarva Dharmaan Parithyajya" og ikke "Sarva Karmaan
Parithyajya."” Hvad er da meningen med denne udtalelse? Den forteeller, at du skal
udfgre alle de handlinger, der behager Gud, eller som herligggr Gud, uden at deltage i
og blive vildledt af diskussioner om Dharma og Adharma.

Selv om du har erkendt, at du ikke har noget at opna, er du alligevel ngdt til at veere
aktiv som Janaka og andre for at sikre hele verdens ve og vel, for Lokasangraha, thi din
tillid til Gud er fuld og hel, og hele dit liv er en offergave til Gud. Sarva-bhuthaanthara-
atma, Sjeelen der er tilstede i alle veesener, er ikke forskellig fra den Atma, Sjeel, der er |
dig. Veer derfor Sarvabhootha-hithe-rathaha, det vil sige, veer ivrig efter at fremme alle
levende veeseners ve og vel. Du skal derfor udfgre alle de handlinger, som Sastra'erne
og de hellige skrifter pabyder med dette formal for gje. Du skal vie alle dine handlinger
til Gud i en and af hengivenhed og ikke bekymre dig om resultaterne. Dette er den
sande Nishkaama-karma.

Forsta til fulde, hvad der er Githa'ens budskab. Overhold dens pabud, og fremelsk
Nishkaama-karma. Lad alle dine handlinger veere Hari-prasadam, det vil sige offergaver
til Gud. Det er din eneste opgave. Overlad alt andet til Ham: frugten, konsekvenserne,
resultaterne. Da modtager du Hari's Nade, og dit liv her pa Jorden bliver veerdifuldt og
helliggjort.

De, der efterlever Dharma, kan veere sikre pa at vinde den endelige sejr, uanset hvilke
vanskeligheder de end matte blive udsat for. De, der ikke fglger Dharma, vil til sidst
blive overmandet af sorg og ulykke, skgnt de maske lever laenge i rigdom og luksus.
Kaurava'erne og Pandava'erne er de bedste eksempler pa denne kendsgerning.

Kaurava'erne var fulde af Adharma. De var s& formgrkede af selvgleede og selviskhed,
at de pa forskellige mader pinte og plagede de gode Pandava'erne, men Kaurava'erne
blev fuldstaendig tilintetgjort. Der var mange forskellige grupper, der stgttede dem, men
lykkens gudinde stod dem ikke bi, og de blev fuldsteendigt tilintetgjort, fordi de ikke
besad den styrke, som Guds Nade skeenker. Mahabharatha'en forkynder dette ene
budskab for hele Bharath: intet kan male sig med Guds Nade. Den er Maegtigere end
selv den stgrste, militeere magt. Dette er dens vigtigste budskab.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Githabhavanam (Githa-paladset) er et palads, der bestar af Sathya og Dharma, og det er
opfert pa Indiens jord for at kunne gavne hele verden. Studér Githa'en med hengivenhed
og tro, og erfar dens helbredende og livgivende virkninger ved at anvende dens leere i
dagligdagen, thi da vil Atmarama (Atma, Kilden, der flyder over med Lyksalighed og
Sgdme) blive en evigt tilstedeveerende Realitet. Gud vil da straks skaenke den hengivne
Sine Nadegaver. Bed til Gud, der i Sig rummer de fjorten verdener, og du vil da i
sandhed blive herre over de otte skatte, der giver et lykkeligt liv her i denne verden,
men du vil ogsa& opna noget, der er endnu mere gnskveerdigt. Du vil opna Kaivalya
(Kaivalya er Kilden til Nithya-ananda, til Nithya-sathya og til Mithya-jnana).

Hvorfor dog ga rundt og lede efter Ghee, nar du har smgar i dit indre? Du kan fremelske
smar, det vil sige Guds Nade, ved ubetinget at fglge de leveregler, Han har fastlagt. Nar
du har vundet den Nade, behgver du ikke tillige bede om Moksha, om Frelse. Han ved
bedst, hvad du har brug for, og hvornar du har brug for det. Han vil give dig, hvad du
fortjener, og hvad du har brug for. Du skal inderligt lsenges efter Gud. Gennemlev kvaler
for Ham. S& er der ingen grund til at l&enges efter Moksha. Dersom du udelukkende ggar
det og udelukker alt andet, sa vil Han tilintetgere al synd. Hold fast ved Ham. Han kan
ggre dig Udgdelig ganske som Arjuna. De, der gnsker at slippe fri af denne cyklus af
fodsel og dad, er ngdt til at adlyde og fglge Herrens Bud, sddan som de forkyndes i
Githa'en. De skal overgive sig til Ham. De vil da opna succes i alt, hvad de foretager

sig.
Top
Ordliste/Fremmedord

Status per 04-05-2017

A

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Aacharyopasana - Den sjette af Jnani‘ens tyve dyder. Det er den tjeneste, man yder sin
andelige leerer. Denne tjeneste vil fremelske keerlighed mellem laerer og elev, og det vil
veere til stor hjeelp for eleven (Githa Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam.

Aadhaara - Grundlag. Denne Aadhara er Atma.

Aadheya - Alt dette, der kan ses og hgres, ja hele Skabelsen, er Aadheya Det er noget,
der bliver understgttet (Githa Vahini 16).

Aadhithya Varnam - Saguna Nirakaara's syvende aspekt er Aadhithya Varnam, og det
forteeller, at Hans Fremtraeden er som Solens straleglans. Det betyder, at Han straler
ved Egen Kraft ganske som Solen. Han er Uafhaengig. Han er Kilden til det Lys, med
hvilket Han straler og funkler. Han er Solens Straleglans, og Han far Solen til at strale
og lyse. Det er derfor, Han baerer navnet Adithya (Githa Vahini 16).

Aadhyaatmam - Sanserne er i stand til at udfgre de tildelte opgaver, nar kraften fra

‘Jeg’et’ strammer igennem dem. Denne kraft kaldes Aadhyaatmam, og kun gennem
store anstrengelser er det muligt at laere denne kraft at kende. Nar du benytter din

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

skelne-evne til det yderste, kan du fa en svag fornemmelse af, hvad denne kraft er.
Brahmam betegnes med ordet Thath, og Aadhyaatmam med ordet Thwam (Githa Vahini
14).

Aadhyaathmika - Man kan opleve glaede eller sorg i tre forskellige former. De kaldes:
Aadhyaathmika, Aadibhouthika og Aadidaivika. Disse omtales i Bhagvad Githa's kapitel
2 i Sloka'erne 56, 57 og 58 (Githa Vahini 5). ????

Aadhyaatmisk - Vedrgrende Aadhyaatmam.
Aadibhouthika - Se tillige under Aadhyaathmika. ??7??
Aadidaivika - Se tillige under Aadhyaathmika. ???7?

Aagamaapaayina - Viveka betyder skelneevne, og hermed menes evnen til at erkende,
at den materielle verdens veesen er Aagamaapaayina. Det vil sige, at den materielle
verdens genstande og foreteelser 'kommer og gar', at de er flygtige (Githa Vahini 4).

Aahaara - Ifglge Githa'en skal man veere meget omhyggelig med sin Aahaara og sin
Vihaara, med sin fade og med den made, man anvender sin fritid pa (Githa Vahini 26).

Aasurisampathi - Se under Daivisampathi.
Aasurisk - Vedrgrende Aasurisampathi.
Abheda - Uadskillelig Helhed (Githa Vahini 14).

Abheda Jnana - Viden om, at Brahman og den individuelle Atma er identiske. Absolut
Viden. Viden, der er en uadskillelig Helhed. Den kaldes ogsa Samyak Jnana og
Sameepa Jnana (Githa Vahini 14).

Abhyasa - @velse (Githa Vahini 16).

Abhyasayoga - Uafbrudt treening (Githa Vahini 15).

Achinthya - Ubeskrivelig (Githa Vahini 16).

Achinthya Rupam - Betegner, at Guds Form er ubeskrivelig (Githa Vahini 16).
Adharma - Adfeerd der ikke fglger Dharma.

Adharmisk - Se under Adharma.

Adhibhutham - Betegnelse for alt det, der gar til grunde og dar, for alt det, der har Rupa
og Nama, form og navn (Githa Vahini 15).

Adhidaiva - Guddommelige vaesener, der arbejder for den guddommelige Plan. Pa
samme made som sanserne tjener mennesket, saledes tjener Adhidaiva'erne
Hiranyagarbha (Githa Vahini 15).

Adhiyajnam - Den er det veesen, der tager gleede og sorg til sig. Det er Ham, der
aktiverer alle former for Karma (Githa Vahini 15).

Adhyatma Jnana Nityathwam - Denne er Jnani'ens nittende dyd, og den bestar i at leve

med den viden, at Atma og Anatma er forskellige (Githa Vahini 23). Se tillige under
Amaanithwam.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Adikavi - Den ypperste blandt digtere (Githa Vahini 23).
Abhisheka - Offerhandling hvor der ofres meaelk eller vand til Gud.

Adambhithwam - Mangel pa forfaeengelighed. Den anden af Jnani‘ens tyve dyder (Githa
Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam.

Agni - lld-elementet. Se tillige under Pancha Bhutha.
Aham - Den, der oplever (Githa Vahini 22).

Aham Brahmasmi. Det er en tilstand, hvor Sadhaka'en og Gud er Een Jeg er dig, Du er
Mig, og Vi er Een (Githa Vahini 17).

Ahamkara - Fglelse af 'jeg-hed'. Identifikation af Selvet med kroppen (Githa Vahini 27).

Ahimsa - Ikke-voldelighed. Den tredje af Jnani‘ens tyve dyder (Githa Vahini 23). Se
tillige under Amaanithwam.

Ajnana - Uvidenhed.

Ajnani - Et menneske, der lever i uvidenhed uden nogen skelneevne, og som svinger hid
og did ligesom et pendul (Githa Vahini 8). Utilfredshed kendetegner en Ajnani.
Tilfredshed er den skat, Jnani'en vinder. Den kan ikke vindes af en Ajnani, hvis begeer
er uden ende, som hele tiden laegger nye planer, som uafbrudt ggr sig bekymringer, og
hvis hjerte er et flammende bal af begaer (Githa Vahini 10).

Akarma - Der er nogle, der siger, at Akarma betyder ikke-aktivitet, ikke-handling, men
for lettere at forsta det skal du vide, at alt, hvad lemmerne, sanserne, intellektet,
folelserne og sindet udgver, er former for Karma. Nu betyder Akarma blandt andet ikke-
aktivitet, og det er netop det, der kendetegner Atma. Akarma betyder derfor
Atmasthithi, der er Atma's kendetegn. Du bgr leere Atma at kende og ikke blot undlade
at udgve Karma, thi det er ikke muligt helt at undga at udeve Karma (Githa Vahini 9).

Akasa - Rumelementet, det fgrste af de fem elementer. Se tillige under Pancha Bhutha.
Akeerthikaran - Egenskab der mindsker den evige Rigdom (Githa Vahini 2).

Akshara - Akshara betyder uden Kshara, uden tilintetggrelse (Githa Vahini 14).
Alpathrupthi - Flygtig gleede. Det modsatte af Atmathrupthi (Githa Vahini 7).

Amaanithwam - Ikke-stolthed, ydmyghed. Sa leenge du har Maanam, stolthed, kan du
ikke opna Jnanam. Denne er den fgrste af Jnani'ens tyve dyder. De gvrige er:
Adambhithwam, Ahimsa, Kshama, Rjuthwam, Aacharyopasana, Soucham, Sthairyam,
Indriyanigraha, Vairagyam, Anahamkara, Janma Mrithya Jaraa Vyaadhi Dukha
Doshaanudarsanam, Asakthi, Anabhishvangah, Samathwasthithi, Ananyabhakthi,
Ekanthavasam, Aratih Janasamsadi, Adhyatma Jnana Nityathwam,
Thathwajnanadarsanam (Githa Vahini 23)

Amaravathi - Navnet pa en by (Githa Vahini 2).
Amritha - Guddommelig Nektar.

Amrithathwam - Udgdelighed.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Amrithopadesa - Undervisning, der skaber udgdelighed (Githa Vahini 2).
Anaachaara - ? (Githa Vahini 8).

Anaadi - Uden nogen form for begyndelse (Githa Vahini 12).
Anaahathadhwani - Den oprindelige lyd (Githa Vahini 12).

Anaaryajushtam - Egenskaber der er skadelige for den enkeltes indre, guddommelige
Natur (Githa Vahini 2).

Anaasakthi - Det samme som Asakthi.

Anabhishvangah - Ikke-identifikation af Selvet med foreteelsernes verden. Jnani'ens
fjortende dyd. (Denne dyd er ikke direkte neevnt sammen med Jnani‘ens gvrige dyder i
Githa Vahini kapitel 23). Se tillige under Amaanithwam.

Anahamkara - Jnani‘ens elvte dyd er Anahamkara, uselviskhed (Githa Vahini 23). Se
tillige under Amaanithwam.

Ananda - Lyksalighed. Se tillige under Sath Chid Ananda.

Ananyabhakthi - Jnani‘ens sekstende dyd. Det er den form for hengivenhed, der ikke
under nogen omstaendighed lader sig forstyrre. Sddanne Bhaktha'er ser udelukkende
Gud. Alt, hvad de end foretager sig, er tilbedelse af Gud. De ser ingen andre former, de
teenker ikke pa noget andet, og de arbejder kun for Gud. Hvor de end er, ser de altid
udelukkende Guds Form, de gentager alene Guds Navn, de teenker udelukkende pa Gud,
deres fglelser er rettet mod Gud, eller mod hvad Han ggr, og de er aktive ene og alene
for at gleede Ham (Githa Vahini 20). Se tillige under Amaanithwam.

Ananyachinta - Fuldkommen hengivenhed (Githa Vahini 19).
Anatma - Det der ikke er Atma.

Anekabhakthi - Ikke punktrettet hengivenhed.

Anna - Fgde.

Annapurna - At et land er Annapurna vil sige, at det er selvforsynende med fgdevarer
(Githa Vahini 19).

Ananyabhaava - Oplevelsen af den Tilstand, der betegnes med ordene Aham
Brahmasmi. Det er en tilstand, hvor Sadhaka'en og Gud er Een (Jeg er dig, Du er Mig, og
Vi er Een). Sadhaka'en vil da uophgrligt kontemplere pa denne Enhed (Githa Vahini 17).

Ananyabhakthi - Den form for hengivenhed, der ikke under nogen omstaendighed lader
sig forstyrre (Githa Vahini 20).

Ananyachinta - Meditation pa Gud uden nogen andre tanker (Githa Vahini 19).
Anithya - Flygtigt og forbigaende (Githa Vahini 14).
Anoraneeyan - Finere end det Fineste (Githa Vahini 16).

Anthakarana - Den indre bevidsthed: Manas, Buddhi, Chittam og Ahamkaram (Githa

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld
Vahini 25).
Antharyamin - Den indre drivkraft.
Anubhavajnana - Den viden, den enkelte selv erkender (Githa Vahini 18).

Anurakthi - At ens Bhakthi er Anurakthi indebaerer, at man er knyttet til Gud, og at man
elsker Gud (Githa Vahini 13).

Anusaasitha - Det betyder uafheengig, ubundet og mester (Githa Vahini 16).
"Det betyder uafhaengig, ubundet og mester.

Anyaya - ? (Githa Vahini 8). Aparaa Prakrithi - De fem elementer samt Manas, Buddhi og
Ahamkara udggr de otte aspekter af Prakrithi, der har skabt Sthulasukshma Prapancha,
det vil sige savel den grove fysiske som den finere verden. De kaldes under et for
Aparaa Prakrithi (Githa Vahini 11).

Aparoksha Jnana - Aparoksha Jnana bestar i at opleve, at Gud, der er til stede overalt i
Universet, ogsa er i dig i form af Atma (Githa Vahini 8). Se tillige under Paroksha Jnana.

Archi - Det samme som Agni. Se tillige under Nishkaama Karma.
Archiraadimarga - Se under Nishkaama Karma.
Arpanam - Offergave. Se tillige under Krishnarpanam.

Artha - De, der sgger Gud, kan opdeles i fire kategorier. Den, der tilhgrer den fgrste
gruppe, er altid fuldt og helt opslugt af kroppens forskellige sygdomme, og han kaldes
Artha. Den, der tilhgrer den anden gruppe, streeber bekymret efter at opna rigdom,
magt, besiddelser, at fa efterkommere og at udvikle sin jeg-fglelse. Han kaldes
Arthaarthi. Den, der tilhgrer den tredje gruppe, leenges efter at virkeligggre Atma. Han
studerer skrifterne og de hellige bgger, han er altid i selskab med Sadhaka'er, han
efterlever de regler, helgenerne har erkleeret for at veere Sad-Achara, og baggrunden for
alle hans handlinger er altid en leengsel efter at na frem til Guds Sannidhi. Han kaldes
Jijnasu. Jnani'en tilhgrer den fjerde gruppe, og han er uophgrligt fordybet i Brahmatha-
thwam (Githa Vahini 8).

Aratih Janasamsadi - Denne er Jnani‘ens attende dyd. Denne dyd, der fremelsker
Jnana, er en manglende lyst til at sgge andre menneskers selskab, det vil sige en
manglende lyst til at komme sammen med mennesker, der er optaget af den materielle
verdens forhold og foreteelser (Githa Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam.

Archana - Rituel tilbedelse.

Arjuna - Betyder hvid, ren, fejlfri. Arjuna er den person, der udspgrger Krishna i
Bhagavad Githa.

Artha - De, der sgger Gud, kan opdeles i fire kategorier. Den, der tilhgrer den fgrste
gruppe, er altid fuldt og helt opslugt af kroppens forskellige sygdomme, og han kaldes
Artha. Den, der tilhgrer den anden gruppe, streeber bekymret efter at opna rigdom,
magt, besiddelser, at fa efterkommere og at udvikle sin jeg-felelse. Han kaldes
Arthaarthi. Den, der tilhgrer den tredje gruppe, leenges efter at virkeligggre Atma. Han
studerer skrifterne og de hellige bgger, han er altid i selskab med Sadhaka’er, han
efterlever de regler, helgenerne har erkleeret for at veere Sad-Achara, og baggrunden for

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

alle hans handlinger er altid en leengsel efter at na frem til Guds Sannidhi. Han kaldes
Jijnasu. Jnani‘en tilhgrer den fjerde gruppe, og han er uophgrligt fordybet i Brahmatha-
thwam (Githa Vahini 8).

Arthaarthi - Se under Artha.
Asad - Ond.

Asahaja Karma - Dersom den Karma, man patager sig, er en pligt, sa vil man finde det
sveert at udholde proble-mer og traengsler. Den form for Karma kaldes Asahaja Karma
(Githa Vahini 6). Se tillige under Sahaja Karma.

Asakthi - Asakthi er Jnani‘ens trettende dyd og indebeerer, at man lever uden noget
begeer, at man lever uden at begeere den sansemaessige verden (Githa Vahini 23). Se
tillige under Amaanithwam.

Asanga - Veer klar over, at du er Atma. Ggr dig fri af alle former for selvbedrag og
tilknytninger. Veer som et lotusblad pa den mudrede Samsara-sg. Undga det mudder,
der er omkring dig. Det er det, der kendetegner Asanga.

Asi - Se under Thath Thwam Asi.

Asramadharma - Asramadharma og Varnadharma er de leveregler, der geelder for de
forskellige kaster og for de fire livsstader: den studerende, den der lever et familieliv,
eneboeren og munken (Githa Vahini 20).

Asthi - Se under Sath Chid Ananda.

Asthi Bhaathi Priyam - Se under Sath Chid Ananda.

Aswapathi - Hestenes herre. Navn pa mange indiske konger.

Aswargyam - Egenskab der gdeleegger det guddommelige i mennesket (Githa Vahini 2).

Aswattha - Aswattha betyder Anithya, altsa flygtigt og forbigdende. Det betyder tillige
banyantree (Githa Vahini 14).

Aswathama - Drona's sgn.
Athyaas - Betegnelse for dem, der er opfyldt af for mange begeer (Githa Vahini 13).

Atma - Atma er Chaithanya, der er Thejorupam, den rene Straleglans, og Atma undergar
derfor ikke nogen forandringer. Atma er Lydefri (Githa Vahini 23). Atma er selve
Grundlaget. Atma har ingen Guna'er (kvaliteter) sadsom at veere gryde, pande, tallerken
eller spand. Atma er derimod til stede i Guna‘'erne som Gunaswarupa (Githa Vahini 24).
Atmaananda - Den Atmiske Lyksalighed.

Atmadharma - Den guddommelige Dharma.

Atmajnana - Visdom, viden om Atma.

Atmajnani - Betegnelse for den der lever i Atmajnana.

Atmajyothi - Den Atmiske Straleglans.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld
Atmalinga - £gformet sten, der symboliserer Atma.

Atmapraapthi - Nar sindet lader sig styre af sanserne, rives du med af den strgm, der
kaldes Samsara. Nar sindet derimod underkaster sig intellektet, opnar du den Atmiske
Visdom. Den ene vej fgrer til Samsarapraapthi, og den anden fgrer til Atmapraapthi
(Githa Vahini 5).

Atmarama - Den Guddommelige Kilde, der flyder over med Lyksalighed og Sgdme (Githa
Vahini 27).

Atmasamyama - Atmasamyana indebaerer, at man har sanserne under kontrol, at man
gar sig fri af sansepavirkninger fra den ydre verden, og at man frigar sindet fra den ydre
verden (Githa Vahini 14).

Atmasthithi - Atmisk Bevidsthed. Nar man glemmer Atmasthithi, opsluges man af
Dehasthithi. Man falder ud af den Atmiske Bevidsthedstilstand og havner i tilstanden af
kropsbevidsthed. Det er det, der sker for almindelige mennesker. De sover i den
Atmiske Bevidsthedstilstand og nar de vagner, er de i Dehasthithi (Githa Vahini 5).

Atmathathwa - Det Atmiske Princip.

Atmathrupthi - Den sande Fryd og Glaede (Githa Vahini 7).
Atmayajna - Rituel tilbedelse af Gud.

Atmisk - Vedrgrende Atma.

Avathar - Inkarnation af Gud. Avathar Purusha'er har ikke som almindelige mennesker
nogen gode eller darlige frugter, de er nagdt til at hgste i dette liv. De patager Sig
frivilligt dette liv. Det er deres Lila. Arsagen til Guds Avathar'ers Tilsynekomst er de
frommes godhed og de ondes ugudelighed (Githa Vahini 8). En Avathar oplever hverken
gleede eller sorg, selv om Han lever i den krop, Han har iklaedt Sig. Avathar'en bestar
ikke af de fem elementer. Han er Chinmaya, Andelig, ikke Mrinmaya, materiel (Githa
Vahini 8).

Avibhaktha - Uadskilt fra Gud.

Avibhaktha Bhakthi - Avibhaktha Bhakthi er en uadskillelig form for Bhakthi. Den
hengivne overgiver pa dette trin alt til Gud - ogsa sig selv - thi han oplever, at han
umuligt kan lade veere. Nu er hans overgivelse fuldbragt (Githa Vahini 3). Se tillige
under Saranagathi.

Avyaya - Uforgaengelig.

B

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Balam - Nar Jeg siger styrke, sa mener Jeg naturligvis intellektets styrke,
Buddhibalam. Denne verden kender til mange former for Balam. Der er Dhanabalam, der
er den styrke, rigdom kan give, Vidyabalam, der fglger af leerdom, Janabalam, der er en
folge af at vide, at man har mange tilheengere, Manobalam, der er et resultat af
beslutsomhed, Dehabalam, der skyldes fysisk styrke, samt mange andre former for

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

styrke. Du skal anse alle disse for at veere Mine, for Jeg er Parameswara. Alle disse
evner skal dog veere hinsides Kama og Raga, begeer og tilknytning. Dersom Kama og
Raga er til stede, sa bliver det en dyrisk styrke, ikke en guddommelig styrke. Det er da
Pasubalam og ikke Pasupathibalam (Githa Vahini 12).

Bhaathi Priyam - Se under Sath Chid Ananda.
Bhagavad Githa - Herrens Sang. Et digt i et helligt skrift. Digtet bestar af 700 vers.

Bhagavan - Den hgjeste Gud. Baba kaldes saledes af Sine Hengivne. Ordet Bhagavan er
en betegnelse for den person, der fuldt ud besidder de seks guddommelige egenskaber:
1. Almagt, Alvidenhed, Allestedsnaerveerelse, 2. Dharma - Retsindighed, Korrekt adfeerd,
3. Straleglans, 4. Sri - Storslaethed, 5. Jnana -Visdom og 6. Vairagya - Ikke-tilknytning.

Bhaktha - Gudhengiven person. Der er mange, der kalder sig selv Bhaktha, men Gud har
ikke anerkendt dem som Bhaktha'er. Det er en stor lykke at modtage denne titel fra
Gud Selv. Det er den hgjeste form for anerkendelse. Bhaktha'en ma veere i stand til at fa
Guds Hjerte til at smelte og modtage denne anerkendelse fra Gud. Det medfgrer kun
ubetydelig gleede, dersom man tildeler sig selv denne titel (Githa Vahini 7).

Bhakthi - Bhakthi bestar i fuldt og helt at identificere sine mentale aktiviteter med de
mentale aktiviteter hos det ideal, man har knyttet sig til (Githa Vahini 16). Bhakthi er
sand hengivenhed til Gud. Bhakthi omfatter imidlertid langt mere end det. Hengivenhed
til Gud er jo blot en andelig disciplin, der fgrer til Malet. Den andeligt sggende bar ikke
veere tilfreds, blot fordi han har fremelsket hengivenhed. Han skal veere mere opmeerk-
som pa den Keerlighed og Nade, Gud skaenker ham, end pa den hengivenhed og
keerlighed, han fgler for Gud. Han skal hele tiden straebe efter at finde ud af, hvilken
form for adfeerd og hvilke handlinger, der behager Gud mest, og som vil fylde Gud med
Anan-da. Den sande Bhakthi bestar i at undersgge det, i at streebe efter det og i at
udfgre de handlinger, der sikrer, at man nar det Mal (Githa Vahini 21).

Bhakthimaan - En gudhengiven.

Bhakthiyoga - Man kan besejre Maya enten ved at fremelske den holdning, at man selv
0og den ubegreensede Gud udggr en Enhed, eller ved at fremelske den holdning, der
bestar i fuldt og helt at overgive sig til Gud. Den fgrste metode kaldes Jnanayoga, og
den anden metode kaldes Bhakthiyoga (Githa Vahini 13).

Bharath - Et urgammelt navn for Indien.

Bhima - En af Arjuna'’s fire brgdre.

Bhishma - Bergmt kriger. Han var plejefar for Arjuna og dennes brgdre.

Bhoga - De sansemaessige gleeder.

Bhoktha - Det veesen, Karma udfgres for (Githa Vahini 15).

Bhokthrthwa - Den der nyder handlingen. Se ogsa Karthrthwa (Githa Vahini 22).
Bhooth - En and.

Bhrama - Selvbedrag.

Bhukthi - Et levebrad.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Brahma - Det fgrste Aspekt af Gud i den hinduistiske treenighed. Brahma er Skaberen.
Se under Siva og Vishnu.

Brahmaanda - Hele skabelsen.

Brahma Atma Buddhi - Den bevidsthed, at du er Brahma og intet mindre (Githa Vahini
6).

Brahmabhaava - Se under Mahatma.

Brahmajnana - Guddommelig Visdom.

Brahmajnani - Betegnelse for den, der lever i guddommelig Visdom.
Brahmaloka - Himlen.

Brahmam - Ordet Brahmam er afledt af et ord, der betyder stor, omfattende og lignende.
Brahmam er Param Aksharam. Det er den form for Aksharam, der er hinsides tid og rum,
og som ikke kan erkendes. Brahmam kan ikke erkendes af nogen form for sanseorgan

eller forening af sanseorganer. Brahmam forfalder aldrig og ophgrer aldrig. Brahmam er
Param Aksharam, den Hgjeste, den Uforgeengelige, den Ubeskrivelige (Githa Vahini 14).

Brahmanishta - Laerer, der ikke blot har boglig viden, men rummer den Visdom, der
udspringer af den direkte erkendelse af Virkeligheden. Han skal veere forankret i denne
Virkelighed, det vil sige, han skal veere Brahmanishta (Githa Vahini 10).

Brahmapraapthi - Forening med Brahman. Se ogsa Jivan-Muktha.

Brahmasaakshatkaara - Du kan udelukkende opna Tilstanden, Amrithathwam,
Udgdelighed, ved hjeelp af Brahmasaakshatkaara, det vil sige ved at opleve Brahmam
som Sarvam Khalvidam Brahmam. Nar den fuldkomne Visdom gryer, bliver den, der
opnar viden, eet med det, han opnar viden om (Githa Vahini 23).

Brahmathathwam - Brahma's Princip.

Brahmathwa - Den, der har opnaet Moha-kshaya, vil na Brahman Tilstanden,
Brahmathwa, uanset hvordan han end matte dg (Githa Vahini 17).

Brahmavidya - Viden om Brahma.
Brahmin - En af de fire kaster. Se tillige under Varna.

Brindavan - Et skovomrade i naerheden af byen Brinda. Her legede Krishna ofte som
barn. Navnet symboliserer tillige den hengivnes hjerte, hvor Herren leger Sine
gleedesfyldte Lege.

Buddhi - Intellektet, skelneevnen. Se tillige under Antahkarana.
Buddhibalam - Se under Balam.

Buddhiyogam - Nar man med fuldsteendig, mental afklarethed er i stand til at forsage
gnsket om at nyde frugten af sine handlinger, s& opstar den tilstand, Krishna kalder
Buddhiyogam. Man er ngdt til at treene og helligggre intellektet, thi ellers er det umuligt
at gagre sig fri af tilknytningen til handlingens frugt og fortseette med at udfgre sine
handlinger som pligt eller tilegnelse. Et intellekt, der saledes er blevet helliggjort,
kaldes Yogabuddhi (Githa Vahini 4).

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Burkha - Et slgr.

C

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Chaathurvarnyam - Middel til genoplivning af Dharma. Dette middel bestar i
etableringen af de fire Varna'er (Githa Vahini 8).

Chaladala - Rystende eller sitrende blade (Githa Vahini 14).
Chaithanya - Bevidsthed. Se tillige under Atma.

Chaithanya Sakthi - Chaithanya Sakthi manifesterer denne Verden ved hjaelp af sin egen
Swakarma, nar den nzerer tanker om Bhoga (Githa Vahini 11).

Chandranaa Manaso Jaatah - Dette betyder, at Manas, sindet, blev fgdt af Manen (Githa
Vahini 17).

Chid - Se under Sath Chid Ananda.
Chinmaya - Andelig. Det modsatte af Mrinmaya.
Chith - Se under Sath Chid Ananda.

Chiththa - Den indre bevidsthed. Chithsakthi - Alvidenhedens Princip. Det er ikke
Chithsakthi's natur at lade veere med at interessere sig for omverdenen. Den far ingen
hvile, far mennesket har opnaet Visdom, og dette videbegeaer udtrykker sig derfor i en
strgm af spgrgsmal (Githa Vahini 14).

Chittavritthi - Ens egen mentale tilskyndelse (Githa Vahini 10).
Chitta - Se under Chiththa.

Chittam - Se under Chiththa.

D

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Daana - Godggrenhed.

Daanam - Kontrol over gnsker og begeer.

Daivaamsa - Med guddommelige kvaliteter.

Daivi - Guddommelig.

Daivisampathi - Dersom du imidlertid ikke grundigt analyserer forskellen mellem det

Virkelige og det uvirkelige, og du lider under det selvbedrag at tro, at det, du oplever,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

er noget varigt, og du argumenterer ud fra denne forstaelse, sa er du kommet pa afveje.
Hvordan skal du da kunne na Malet? Hvordan skal du da kunne blive eet med
Virkeligheden? Laengslen efter at leere denne Virkelighed at kende er et resultat af
Daivisampathi, af sedle og ophgjede egenskaber. Aasurisampathi, deemoniske
tilbgjeligheder, treekker i den modsatte retning, og de medfgrer, at man pastar, man
kender Sandheden, nar man ikke ger det. De forhindrer, at man overhovedet begynder
at sgge efter Sandheden, og de bevirker, at man tror, alt det falske er Sandheden (Githa
Vahini 26).

Daivisk - Guddommelig.

Dakshinayana - Det mgrke halvar. Se tillige under Sakaama Karma. Dana - Velggrenhed.
Danava - Deemonisk.

Daya - Medfglelse.

Dayamaya - ? (Githa Vahini 8).

Deeksha - Vedholdende straeben. Se tillige under Sthairyam.

Deha - Krop. Deha'en, kroppen, har ogsa mange navne, og hvert af dem har en
betydningsfuld mening. Den kaldes Sarira, fordi den gar til grunde. Den kaldes Deha,
fordi den ofte ender med at blive breendt (Githa Vahini 22).

Dehaarpanam - Udtrykker, at man ikke har overgivet sig til Gud, men til kroppen. Se
tillige under Krishnarpanam.

Deha Atma Buddhi - Den forestilling, at man blot er denne krop og intet andet (Githa
Vahini 6).

Dehabalam - Se under Balam.

Dehabhranthi - Identifikation af Selvet med kroppen (Githa Vahini 20).
Dehasthithi - Kropsbevidsthed. Se tillige under Atmasthithi.

Devayana - Se under Nishkaama Karma.

Desa - Land. Guds Deha (Githa Vahini 7).

Dhana - Rigdom. Penge.

Dhanabalam - Se under Balam.

Dhanam - Rigdom.

Dhananjaya - Navn for Arjuna. Det betyder: Den der har vundet rigdom.

Dharma - Gud har fastlagt bestemte regler, der skal sikre Verdens opretholdelse og
uhindrede udfoldelse. Der er regler for den rette adfeerd for alle veesener, og Dharma
udgegres af disse regler. Ordet Dharma stammer fra ordet '‘Dhr’, der betyder 'at have pa'.
Dharma er altsa det, man ifgrer sig. Desa'en, Guds Deha, er beskyttet af den Dharma,
den har ifgrt sig. Denne Dharma medfgrer skgnhed og gleede. Den er Pithambara, den er
Bharath's hellige kleedning. Den beskytter bade sere og veerdighed. Den er et veern mod
kulde, og den ggar livet veerd at leve (Githa Vahini 7). Hvordan manifesteres da denne

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Dharma? Det sker ved at handle i fuld overensstemmelse med den Dharma, Sastra'erne
foreskriver, ved at udbrede den herlighed og straleglans, der er en fglge af at efterleve
Dharma, ved at fremelske eerbgdighed for Veda'erne og Sastra’'erne, for Guds Avathar'er
og Paramapurusha'er samt den Sadhana, der fgrer til Frelse og Lyksalighed hinsides
dette liv. Det kalder man Dharma Samsthaapana, Dharma Rakshana eller
Dharmoddhaarana (Githa Vahini 8).

Dharmadevatha - Guddom, der lever i fuld overensstemmelse med sin Dharma.
Betegnelse for Solen (Githa Vahini 6).

Dharmam Chara - Udgv Dharma. Se tillige under Sathyam Vada.
Dharmam Vada - Tal om Dharma. Se tillige under Sathyam Vada.
Dharmisk - Vedrgrende Dharma.

Dharmaja - En af Arjuna’s fire brgdre.

Dharma Karma - Den Karma, der er i overensstemmelse med Dharma. Naesten alle i
hele verden er bundet af Karma-loven, men menneskene lever i s& stor uvidenhed, at de
ikke kender deres eget moralske og intellektuelle stade. De er uvidende om Karma's
hemmeligheder. Det er derfor udelukkende de hgjtudvikledes eksempel, der kan
inspirere og frelse dem. Jnani'en er derfor ngdt til at veere aktiv. Han er ngdt til at fjerne
almindelige menneskers dorskhed og selvbedrag. Derfor er alle ngdt til ganske ngje at
overholde reglen om at udgve Karma (Githa Vahini 6).

Dharma Rakshana - Se under Dharma.
Dharma Samsthaapana - Se under Dharma.
Dharmakshetra - Dharma's omrade.

Dharmasthaapana - Dharmasthaapana bestar i at ggre Dharma synlig, nar den ikke
leengere er synlig (Githa Vahini 7).

Dharmayuddha - En krig, der har til formal at sikre Santhi og Soukhya (alles fred og
velstand), betegnes med ordet Dharmayuddha (Githa Vahini 4).

Dharmoddharana - Gud bringer Dharma, der omfatter leveregler vedrgrende adfeerd og
tankevirksomhed, frem i lyset. Denne Dharma har veeret foreskrevet siden tidernes mor-
gen, og Han indskeerper os igen at efterleve Dharma. Han genopliver noget, der var
forsvundet (Githa Vahini 7). Se tillige under Dharma.

Dhee - Dhee henfgrer til Buddhi. Det er denne egenskab, der forvandler mennesket til
Purusha, til det fuldkomne menneske (Githa Vahini 4).

Dheera - Den vise. Den person, der lever hinsides den materielle verdens evige
dualisme, er viis. En sadan person betegnes Dheera (Githa Vahini 4).

Dheerasthathra Na Muhyathi - Dheera’en, den vise, har erkendt det, og han lader sig
ikke vildlede (Githa Vahini 4).

Dhiyoyonah Prachodayath - "Veek min skelneevne og vejled mig." Udtryk i Gayathri
Manthra'et (Githa Vahini 1).

Dhr - Se under Dharma.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Dhuma - Rgg.

Dhumadimarga - Se under Sakaama Karma.

Dhyana - Meditation. Dhyana er blot kontemplation pa Jnanaswarupa, der er din
inderste Kerne. (Githa Vahini 6). Du skal ved hjselp af Dhyanam og Thapas fjerne
laengslen efter materielle gleeder, der skyldes, at Prakrithi bliver tillagt en virkelig
veaerdi. Nar denne leengsel sygner hen, bliver det enkelte menneske til noget, der svarer
til en tar ngd inden i en kokosskal. Denne tgrre ngd bliver fri og er ikke leengere knyttet
til skallen eller de udvendige fibre. Derefter er den ikke lsengere spiredygtig. Den vil

ikke igen kunne spire. Den vil forblive i den tilstand i al evighed og ikke ga til grunde
(Githa Vahini 21). Dhyanam - Se under Dhyana.

Dhristhayumna - Broder til Droupadi.

Dhritharashtra - Den der holder fast ved kongedgmmet. Dhritharashtra var en blind
konge. Han var fader til de onde Kaurava'er.

Dhyana - Dhyana er blot kontemplation pa Jnanaswarupa, der er din inderste Kerne
(Githa Vahini 6).

Divyathwam - Guddommelighed.

Dosha - Fejl.

Doshaanudarsanam - At vaere opmaerksom pa fejl (Githa Vahini 23).

Dravyayajna - Den rette anvendelse af rigdom betegnes Dravyayajna, og hvad er den
rette anvendelse? Dravyayajna indbefatter, at man giver gaver i form af kger og jord, og
at man deler sine faerdigheder med andre.

Dristi - Syn.

Dristi Drosha - Forkert syn pa verden (Githa Vahini 13).

Drisya - Den ydre verden.

Drona - Arjuna’s leerer i bueskydning. Far til Aswathama.

Droupadi - Hustru til de fem Pandava’er.

Dukha, Dukham - Sorg (Githa Vahini 23).

Duryodhana - Den aldste af Kaurava'erne, kong Dhritharashtra's onde sgnner.

Dwandvaatheetha - Hinsides alle dualiteter (Githa Vahini 10).

Dwaparayuga - Den tredje Yuga i Mahayuga'en. Krishna levede i den sidste tid af
Dwapara Yuga. Se tillige under Yuga.

Dwesha - Frastgdning, had.

E

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Easwareeya Karma - Karma for Gud, udfgrt af Gud (Githa Vahini 21).
Ekabhakthi - Punktrettet hengivenhed.

Ekanthavasam - Jnani‘ens attende dyd kaldes Ekanthavasam, hvilket betyder, at man
bor alene. Man skal veere glad for at leve alene. Det betyder imidlertid ikke, at man skal
leve afsondret fra andre mennesker, men at der skal veere stilhed og udelukkende een
tanke i sindet. Sindet skal veere Nirvishaya, det vil sige uden noget indhold (Githa
Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam. Eswara - Gud.

F

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

G

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Gandha - Vellugt. Duft. Se tillige under Pancha Bhutha.

Ganges - Flod i Indien. Se ogsa Triveni.

Ganja - Marihuana.

Gathaprajna - Betegnelse for et menneske, der lever i uvidenhed (Githa Vahini 5).
Gerua - Orange.

Ghee - En foreedlet form for smgar, der ogsa benyttes i rituelle handlinger.

Githa - Se under Bhagavad Githa.

Githabhavanam (Githa-paladset) er et palads, der bestar af Sathya og Dharma, og det er
opfert pa Indiens jord for at kunne gavne hele verden (Githa Vahini 27).

Githapracharak - Person der har til opgave at udbrede kendskabet til Githa'en (Githa
Vahini 18).

Godavari - Flod i Indien.

Gopala - Go betyder ko. Pala betyder en, der passer kgerne. Det er et af Krishna's
mange Navne. Krishna passede kgerne pa Brindavan's marker, og som den evige Herre
plejer og passer Han sjeelene.

Gounabhakthi - Afledt, indirekte Bhakthi (Githa Vahini 13). Se tillige under
Sahajabhakthi.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Grantha - Bog.

Guna - Kvalitet. Der findes tre forskellige Guna'er: Sathwaguna, Rajoguna og
Thamoguna. De er afhaengige af den indre bevidsthed, af Anthakarana, og ogsa den er
afhaengig af den fgde, du indtager (Githa Vahini 26). Gunaswarupa - Guna'ernes inderste
Veaesen. Se tillige under Atma.

Guru - Hvem er en sand Guru? Det er den, der underviser i tilintetggrelse af Moha
(selvbedrag) (Githa Vahini 11).

H

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Harathi - Harathi betegner en rituel handling, hvorunder man tilbeder Gud ved hjeelp af
breendende kamfer. Nar kamferen braender, efterlader den ingen aske. Pa tilsvarende
made skal kaerligheden til Gud, der kan lignes ved en flamme, fuldstaendig nedbraende
egoet, saledes at fglelsen af 'jeg-hed' og 'min-hed’ fuldt og helt forsvinder. Flammen
symboliserer, at alle gnsker og begeer breendes op. Nar de er veek, kan man opna
Forening med Gud. Hariprasadam - Offergaver til Gud (Githa Vahini 27). Himsa - Vold.
Himsa vedrgrer ikke udelukkende det fysiske. Den omfatter meget mere som for
eksempel den psykiske smerte samt den angst og bekymring, dine ord og handlinger
medfgrer (Githa Vahini 23).

Hiranyagarbha - | alle fysiske 'huse’ eller kroppe er Hiranyagarbha, den guddommelige
Person, til stede (Githa Vahini 15).

Hiranyakasipu - Prahlada's fader. Hiranyakasipu sggte alle steder efter Gud og naede
frem til den konklusion, at Gud ikke er at finde noget sted. Prahlada derimod var
overbevist om, at Gud er at finde, hvor man end sgger Ham, og derfor tradte Gud ud af
den uigennemtraengeligt harde jernsgijle. Prahlada var Gud naer, og derfor var Gud
Prahlada neer (Githa Vahini 24).

Hrudaypushpa - Hjerte-lotus (Githa Vahini 20).

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Ida - Se Nadi.
Idam - Se under Vasudeva Sarvam Idam. Se tillige under Prakrithi.

Indra - Solguden. Indra er handens igangseetter (Githa Vahini 15). Se tillige under
Adhidaiva.

Indriyanigraha - Jnani'ens niende dyd er Indriyanigraha, sansekontrol. Du skal forsta, at

det er sanserne, der skal veere dine tjenere, og at det ikke er dig, der skal tjene dem
(Githa Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

J

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Jada - Noget materielt uden bevidsthed (Githa Vahini 9). Se tillige under Prakrithi.
Jagadguru - Verdensguru'en.

Jagad Isa - Verdens Herre. Denne Jagath er helt opfyldt af Jagad Isa. Skabelsen er intet
andet end Skaberen i netop den Form. Isavasyam Ildam Sarvam, siger man, alt dette er
Gud (Githa Vahini 12).

Jagath - Denne verden af fgdsel og dad.

Jala - Vand-elementet. Se tillige under Pancha Bhutha.
Jalathathwam - Se under Jala.

Janabalam - Se under Balam.

Janaka - Sita's far.

Janma - Fgdsel (Githa Vahini 23).

Janma Mrithya Jaraa Vyaadhi Dukha Doshaanudarsanam - Denne er den tolvte af
Jnani'ens dyder, og den betyder blot, at man er opmaerksom pa den uundgaelige cyklus
af fgdsel og dgd, af senilitet og sygdom, af sorg og ondskab samt andre udtryk for
denne flygtige verden og livet i den (Githa Vahini 23). Se tillige under Ammanithwam.

Japa - Gentagelse af Guds Navn.

Japathonaasthi Paathakam - Den, der udgver Japa, har ikke nogen synd (Githa Vahini
16).

Jaraa - Senilitet (Githa Vahini 23).
Jijnasu - Se under Artha.

Jivan Muktha - En Jivan Muktha udgver Karma Atheetha, thi al hans Karma er blevet
forteeret af ilden fra Jnana. Alle hans tilskyndelser til aktivitet er blevet ristede af den
Visdom, han har opnaet. Han har ikke leengere brug for pabud og forbud (Vidhi og
Nisheda). Han har ikke brug for Sadhana sdsom Dana (velggrenhed), Dharma (ret
adfeerd), og Thapas (bodsgvelser). Alt, hvad han gar, fgler eller teenker, vil veere
guddommeligt og dydigt og til gavn for menneskeheden. Den jord, han traeder p3a, bliver
hellig. Hvert eneste af hans ord er Guds Tale. Nar han dgr, behgver hans andedreaet ikke
at tage ham op til de himmelske riger. Nar kroppen dgar, bliver han straks forenet med
Brahman Denne Forening kaldes ogsa Kaivalyamukthi, Brahma-Praapthi og
Sadyomukthi (Githa Vahini 17).

Jivatma - Den individuelle Sjeel.

Jivabhaava - Se under Mahatma.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Jivi - Den individuelle Sjeel. Jivi betyder den, der tager Prana til sig (Githa Vahini 11).
Det er Jdivi'erne, der oplever forskelle, fordi de ikke kender den Atmiske Virkelighed.
Alle forskelle er udtryk for Jivi‘ernes selvbedrag, og de skyldes, at Jivi‘erne identificerer
sig med det, der er ikke-Atma. (Githa Vahini 9).

Jnana - Jnana indebeaerer, at du har den Viden, der seetter dig i stand til at opna alle
andre former for viden, og det bliver derfor muligt for dig at klare dig uden al denne
anden viden (Githa Vahini 13). Jnana er den skat, mennesket far som resultat af sine
bestraebelser for at opna sindets renhed og Guds Nade. Jnana medfgrer ikke blot
Ananda, men Jnana er selve kilden til denne Ananda (Githa Vahini 6). Jnana er den
skat, mennesket far som resultat af sine bestraebelser for at opna sindets renhed og
Guds Nade. Jnana medfgrer ikke blot Ananda, men Jnana er selve kilden til denne
Ananda (Githa Vahini 6).

Jnanabhaskara - Visdommens Sol.
Jnananethra - Visdommens @je (Githa Vahini 20).
Jnanayoga - Se under Bhakthiyoga.

Jnani - Der er nogle, der pastar, at en Jnani ngdvendigvis ma gennemleve de lidelser,
der er en fglge af Prarabdha Karma, at han ikke kan undga dem. Det er den opfattelse,
andre mennesker danner sig, og det er ikke det, Jnani‘en selv oplever. For dem, der
lagttager ham, kan det se ud, som om han hgster frugter af fortidens Karma, men han
er fuldsteendig upavirket. Den, hvis lykke og gleede er afhaengig af den ydre verden, som
forfglger de gleeder, sanserne higer efter, og som i sine handlinger er motiveret af
Impulser og begeer, er bundet af Karma. Den, der har transcenderet alt dette, er
derimod ikke leengere i stand til at blive fristet af indtryk fra lyd, bergring, form, smag
og duft eller andre sansemaessige tiltreekninger. Det er det, der kendetegner den sande
Sanyasi. Han lader sig ikke pavirke af noget. En Jnani er ubeskriveligt lykkelig, og han
er ikke afhaengig af noget som helst. Han oplever Karma i Akarma og Akarma i Karma.
Han kan udfgre Karma, men er ikke i mindste made bergrt af den. Han skeler ikke til
handlingens frugt (Githa Vahini 9.) Se tillige under Artha.

K

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Kaivalya er Kilden til Nithyananda, til Nithya-Sathya og til Mithya-Jnana(Githa Vahini
27).

Kaivalyamukthi - Forening med Brahman. Se ogsa Jivan Muktha.

Kama - Kama er begeer efter at besidde et eller andet, og dette begeer er sa steerkt, at
man bliver ved med at teenke pa det gnskede og begaere det, selv om der ikke er nogen
mulighed for at sikre sig det (Githa Vahini 12).

Karma - Karma betyder handling eller aktivitet. Karma medfgrer resultater, frugter, og
disse frugter skaber igen begeer efter at opna disse frugter. Det tilskynder til at udave
yderligere Karma, og disse tilskyndelser eller impulser medfgrer, at udgveren af denne
Karma fgdes igen og igen. P4 den made skaber Karma denne cyklus af fgdsel og dad
(Githa Vahini 9). Se tillige under Akarma og Vikarma.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Karma Atheetha - En af menneskehedens fire andelige veje. Karma Atheetha betyder
hinsides Karma og upavirket af Karma (Githa Vahini 17). Se tillige under Nishkaama
Karma, Sakaama Karma og Karmabhrashta.

Karmabhrashta - Karmabhrashta omfatter den Karma, der udgves uden nogen form for
disciplin og kontrol (Githa Vahini 17). Se tillige under Karma Atheetha.

Karmakshetra - Aktiviteternes omrade.

Karma-phala Thyaga- At forsage frugterne af al Karma (Githa Vahini 27).

Kartha - Det veesen, der har ansvaret for den udfgrte Karma (Githa Vahini 11).
Karthrthwa - Den, der udfgrer handlingen. Se ogsa Bhokthrthwa (Githa Vahini 22).
Kasmalam - Uvidenhed (Githa Vahini 2).

Kaurava - Kaurav'erne var kong Dhritharashtra's onde sgnner.

Kavi betyder andet end end en poet eller digter. Det er ogsa en betegnelse for den, der
kender fortiden, nutiden og fremtiden, og ordet karakteriserer derfor tillige Gud. Gud
ved alt. Gud ser alt. Udtrykket 'Sarvajna Kraantha-Darsi', der betyder 'den, der kender
det neeste skridt’', omtales derfor som et begreb, der er afledt af ordet Kavi. Det er Gud,
der udteenker alt i alle hjerter, og som forarsager alle forandringer fra det ene trin til det
naeste. Det er Kavi, der hele skabelsens Iveerkseetter og Grundlag. Han er Digteren. Alt
dette er Hans Veerk (Githa Vahini 16).

Krishna - En Avatar. En inkarnation af Vishnu.

Krishna Paksha - | manedens fjorten mgrke dage er Manen i aftagende, og det
symboliserer, at feerre og faerre tanker rettes mod Gud. Det er det, der er meningen med
begrebet Krishna Paksha (Githa Vahini 17).

Krishnarpanam - Ofring af frugterne af alle handlinger til Krishna (Githa Vahini 22).

Kshama - Kshama er Jnani‘ens fjerde dyd. Den kaldes tillige Kshanthi eller Sahana.
Denne dyd bestar i, at du anser al den ondskab og alt det had, andre retter imod dig, og
alle de tab, de pafaerer dig, for at veere noget helt uvirkeligt, og at du betragter dette had
og denne ondskab som rene luftspejlinger (Githa Vahini 23). Se tillige under
Amaanithwam.

Kshanthi - Se under Kshama.

Kshethra - Kroppen er et redskab, som man kan opna Jnana med. Jnana er det
universelle Klarsyn. Det er kroppen, der fgrer dig frem til Frelsen. Den kaldes Kshethra,
fordi den rummer disse store muligheder. Kshethra betyder ogsa rustning, thi den
beskytter og veerner Jivi‘en. En anden betydning er ager, og denne betydning har en
dyb mening. Uanset hvilke frg der sds, eller hvilke frgplanter der udplantes pa en mark,
sd afhaenger hgsten af egenskaberne hos frgen og frgplanterne. Kroppen er ageren, og
Jivi'en er Kshethrapalaka'en, det vil sige den, der beskytter ageren og afgrgden.
Dersom du sar de gode gerningers frg, sa kan du hgste lykke og gleede. Sar du derimod
syndens frg, sa hagster du sorg og ulykke. Sar du Jnana's frg, kan du hgste Moksha, der
gar dig fri af den traeldom, der udggres af foadsel og dagd (Githa Vahini 22). Se tillige
under Prakrithi. Kshethrajna - Ganske som landmanden er ngdt til at kende markens
natur og kvaliteter, saledes er ogsa Kshethrajna'en, Jivi'en, ngdt til at kende kroppens

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

natur og kvaliteter. Den eneste forskel mellem Kshethra og Kshethrajna er stavelsen
'ina’, der betyder Jnani, den der har viden, erkenderen. Det er altsd Kshethrajna'en, der
kender denne ager, denne krop, med alle dens gode og mindre gode sider (Githa Vahini
22).

Kshethrapalaka - Den, der beskytter ageren og afgrgden (Githa Vahini 22).

Kshatriya - En af de fire kaster. Se tillige under Varna.

L

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Laya - Tilintetggrelsen (Githa Vahini 20). Se ogsa Srishti.

M

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Mahatma - En Mahatma er fri for alle dualistiske oplevelser. Han er haevet over dem.
Han er hinsides dem. Han har gjort sig fri af den binding, det er at identificere sig med
noget bestemt begraenset. Han lever i det Universelle, i Evigheden, i Uforanderligheden.
Han lever i Brahmabhaava og ikke i Jivabhaava (Githa Vahini 17).

Mahayuga - Se under Yuga.

Mamakara - Fglelse af 'min-hed'.

Mamakara-sunga - fjerne fglelserne af 'jeg-hed’' og 'min-hed’ (Githa Vahini 27).
Manobalam - Se under Balam.

Manovaakkarma - Tanke, ord og gerning (Githa Vahini 22).

Masthaka - Hjerne.

Moha-kshaya - Selvbedragets tilbagegang (Githa Vahini 17).

Mrinmaya - Materiel. Det modsatte af Chinmaya.

Mrithya - Dgd (Githa Vahini 23).

Mumukshu - En mester i Nishkaama-Karma. En Mumukshu har viden om vejen til
Frelsen, og det er hans agt at opna denne Frelse. Han udfgrer alle handlinger som trin
pa vejen til Virkeligggrelse af Gud. Han kan derfor aldrig synde. Han ser ikke frem til
handlingens frugt. Han overlader den til Gud, og Gud giver ham den, eller Gud undlader
at give ham den. Hans drivkraft er ikke materielle motiver, og drivkraften er ej heller
hans gnske om at opna himmelske gleeder. Hans mal er udelukkende at opna Frelse og
blive fri af den materielle verdens treeldom. Han vinder Guds Nade svarende til den
vedholdende tro, han fremelsker, og den regelmaessige, andelige disciplin, han udgver

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

(Githa Vahini 17).

N

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Naashta - Fgde (Githa Vahini 26).

Nadi - Der findes to Nadi'er, der kaldes Ida og Pingala. De er subtile nervebaner. Ida er
til venstre, og Pingala er til hgjre for Sushumna. Ida-Naadimarga er manevejen, og
Pingala-Naadimarga er solvejen. Yogi'er fglger solvejen, og alle andre fglger manevejen.
Det er et andet af de uopdagede mysterier (Githa Vahini 18).

Nididhyasana - De to grundleeggende trin for Nididhyasana, indre koncentration, er at
lytte og grundigt teenke over det, man har hgrt. Det er umuligt at udgve Dhyana uden
disse to forudgaende trin (Githa Vahini 14).

Nirguna - Uden nogen kvaliteter. Nirguna Bhakthi - Tilbedelse af det Aspekt af Gud, der
er uden kvaliteter. Se ogsa Saguna Upasana.

Nirmala - Hellig.

Nirvishaya - Uden noget indhold (Githa Vahini 23). Se tillige under Ekanthavasam.
Nisheda - Forbud.

Nishta - Disciplineret adfeerd (Githa Vahini 26).

Nishkaama Karma - Nishkaama Karma indebeaerer, at man udgver Karma uden at
begeere frugten, uden at man higer efter noget resultat (Githa Vahini 17). De Yogi'er, der
udgver Nishkaama Karma, gar bor i Tejas, det vil sige om dagen, nar det er lyst, i den
periode af maneden, hvor Manens lys er tiltagende, og i det lyse halvar, altsa i
Uttarayana. Agni, ild-elementet, er den fagrste tilstand, de nar. Den vej, de fglger, kaldes
derfor Devayana. Den kaldes tillige Archiraadimarga, fordi Agni i Veda'erne ogsa kaldes
Archi. Disse Yogi'er opstar fra Prakaasa (straleglans og lys). De bevaeger sig gennem
denne Prakaasa, og de forenes med Prakaasa. De nar Brahman og bliver ikke fagdt igen
(Githa Vahini 17). Se tillige under Karma Atheetha.

Nithya - Evig.

Noothana - Den evigt Nye (Githa Vahini 16).

O

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Oordhwa benyttes normalt i betydningen 'oppe’, 'hgjt' og sa fremdeles. Dersom du
forestiller dig, at denne verden er et trae, sa har den sine rgdder i Brahman. Det vil altsa
sige, at ragdderne er foroven, og grenene er forneden! Det forklarede Krishna Arjuna, da
Han sagde: "Samsara-treeet, livets trae, er et meget usaedvanligt trae. Det er ganske

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

anderledes end denne verdens traeer. Denne verdens treeer har alle rgdderne forneden
og grenene foroven. Samsara's Aswattha har derimod sine rgdder foroven og grenene
forneden. Det er et tree, der sa at sige star pa hovedet." (Githa Vahini 24).

P

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Pancha Bhutha - De fem elementer, Akasa, Vayu, Agni, Jala og Prithvi, besidder
kvaliteterne: Sabda, Sparsa, Roopa, Rasa og Gandha. Prithvi har dem alle fem. Jala har
kun fire. Agni har tre: Roopa, Sparsa og Sabda. Vayu har blot Sparsa og Sabda, og
Akasa har udelukkende Sabda. Det vil altsa sige, at hvert eneste element er finere end
dem, der fglger efter det, og at Akasa er det fineste af dem alle. Det er selvindlysende,
at Prithvi, jord-elementet, er stationeert. Jala, vand-elementet, der er finere, er i stand
til at beveege sig. Agni, ild-elementet, er finere end vand-elementet, og det kan derfor
beveege sig opad. Vayu, luft-elementet, er endnu finere, og det kan derfor bevaege sig i
alle retninger. Akasa, rum-elementet, har blot een kvalitet: Sabda. (Githa Vahini 16).

Pandava - Ordet henfarer til det, der har en ren, Satvisk natur. Det betyder ogsa hvid.
Det er tillige navnet pa de fem bradre, der var sgnner af kong Pandu, og som deltog i
krigen mod Kaurava'erne. Det er Pandava'erne, der modtog hjaselp fra Krishna.

Pandu - En konge. Pandu var fader til Pandava'erne.
Paraaprakrithi - (Githa Vahini 11).
Param Aksharam - Se under Brahmam.

Parigraha - Parigraha betyder at tage imod et eller andet, og Parigraha omfatter endog
alt det, der har med kroppens forplejning at ggre, og alt det, der tjener til at bevare
Dharma (Githa Vahini 19).

Paroksha Jnana - Paroksha Jnana bestar i, at du oplever, at Gud er langt veek fra dig, og
I, at du er adskilt fra Gud (Githa Vahini 8). Se tillige under Aparoksha Jnana.

Pasubalam - Se under Balam.

Pasupathibalam - Se under Balam.

Pingala - Se Nadi.

Pithryana - Dakshinayana, den mgrke vej.

Pourusha er menneskets livgivende kraft, menneskets Prana (Githa Vahini 12).
Prakaasa - Straleglans og lys. Se tillige under Nishkaama Karma.

Prakrithi - Naturen. Prakrithi har ogsa et andet navn, Kshethra. Ordet Prakrithi betegner
denne Prapancha, der er en blanding af de fem elementer. Der findes to forskellige
entiteter i naturen, i denne Prapancha, denne Prakrithi. Den ene er uden eget liv, og
den anden er fyldt med liv, det vil sige, den ene er Jada, den anden er Chaithanya. Den
ene er det, der ses og opleves, og den anden er den, der ser og oplever. Aham er Den,
der oplever, og Idam er det, der opleves. Det er 'Jeg’ og 'det’' (Githa Vahini 22).

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

Prakrithi-thathwa - Naturens princip.
Prithvi - Jord-elementet. Se tillige under Pancha Bhutha.
Priyam - Se under Sath Chid Ananda.

Puraana betyder Puraa Navamithi, tidligere ny, altsa ny i hele fortiden og nutiden (Githa
Vahini 16).

Purva Samskara - Laengere tids treening og tidligere opnaelse af bestemte resultater
med henblik pa i degdsgjeblikket at kunne faestne sin opmaerksomhed pa Madhava
(Githa Vahini 16).

Pusthaka - Bog.
Puthra - Sgn. Raga er den fglelse, der siger, at man er ngdt til at eje en bestemt ting,

ogsa selvom det er klart, at man ikke kan beholde den ret leenge, fordi den jo er en
flygtig ting. Raga er afledt af ordet Ranjana (Githa Vahini 12).

Q

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

R

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Rama - Avatar. En inkarnation af Vishnu. Rama levede i Treta Yuga.

Ramayana’'en - Bergmt helligt epos fra Indien nedskrevet af Valmiki. | dette epos
forteelles der om Avataren Rama's liv.

Ranjana betegner evnen til at skeenke gleede (Githa Vahini 12).
Rasa - Smag. En af vand-elementets kvaliteter. Se tillige under Pancha Bhutha.

Ratnakara - Ratnakara var landevejsrgver og helt opslugt af syndige handlinger indtil
det gjeblik, hvor Visdommen brgd frem i ham, og han blev til den hellige Valmiki.

Rjuthwam - Rjuthwam er Jnani‘ens femte dyd. Rjuthwam indebeaerer, at man er ligefrem,
oprigtig og uden nogen falskhed. Den giver sig udtryk i form af overensstemmelse
mellem tanke, ord og gerning, og det geelder for savel verdslige som andelige forhold
(Githa Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam.

Roga - Sygdom.

Rupa - Form. Se tillige under Pancha Bhutha.

S

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Sabda - Lyd. Se tillige under Pancha Bhutha.
Sad - God.
Sadgathi - Andelig fremgang (Githa Vahini 15).

Sadhu - Den, der uanset fristelser og farer ikke viger fra sin pligt, er Sadhu (Githa
Vahini 8).

Sadyomukthi - Forening med Brahman. Se ogsa Jivan Muktha.

Saguna Nirakaara - Den anden af tre mader at beskrive Gud pa. Den har otte aspekter.
Se ogsa Nirguna Nlrakaara og Saguna Saakkaara (Githa Vahini 16).

Saguna Upasana - Tilbedelse af Gud med kvaliteter, Saguna Upasana, svarer til at
opleve, at garn og klaede er noget, der er forskelligt. Nirguna Bhakthi bestar da i at
erkende, at garnet er indeholdt i kleedet, at kleede blot er dannet af garn, og at de er
iIdentiske Githa Vahini 21).

Sahajabhakthi - En Jnani's Bhakthi, hans hengivenhed, betegnes Sahajabhakthi, der
betyder direkte Bhakthi. De andre kategoriers Bhakthi kaldes Gounabhakthi, der
betyder afledt, indirekte Bhakthi (Githa Vahini 13).

Sahaja Karma - Den Karma, der udtrykker det sande Selv, kaldes Sahaja Karma (Githa
Vahini 6). Se tillige under Asahaja Karma.

Sahana - Se under Kshama. Sakaama Karma - Sakaama Karma indebaerer, at man
gnsker at hgste og nyde frugten af sine handlinger (Githa Vahini 17). De Yogi'er, der
udever Sakaama Karma, gar bort i Dhuma (rgg) om natten i den mgrke periode af
maneden, og i det mgrke halvar, altsa i Dakshinayana. De falger Dhumadimarga og nar
Swarga, Himlen. Her kan de sa nyde de gleeder, de har hungret og straebt efter. Nar de
har opbrugt resultaterne af deres gode gerninger, er de ngdt til at lade sig fgde igen
(Githa Vahini 17). Se tillige under Karma Atheetha.

Samsarapraapthi - Se under Atmapraapthi.

Samathwasthithi - Det er en Jnani's femtende dyd. Den er evnen til at bevare sin indre
ro og harmoni, uanset om man oplever gleede eller sorg, medgang eller modgang, lykke
eller ulykke (Githa Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam.

Samthusthi - Betegnelsen for den tilstand, hvor sindet ikke lader sig pavirke af, om det
far opfyldt noget som helst gnske eller ej, eller om noget bestemt sker eller ikke sker.
Sindet skal veere hinsides enhver form for forstyrrelse, ophidselse og skuffelse (Githa
Vahini 22).

Sanathanaa - Urgammel, hinsides tidernes morgen(Githa Vahini 16).
Sankalpa - (Githa Vahini 27).

Saranagathi - Overgivelse til Gud. Der er tre former for Saranagathi: Thavaivaaham (jeg
er Din), Mamaivathwam (Du er min) og Thwamevaaham (jeg er Dig). Den fgrste

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

bekreefter, at "jeg er Din." Den anden haevder, at "Du er min", og den tredje erklaerer, at
"Du og jeg er Een," at "Du og jeg er den Samme." Hver af disse udtalelser er et trin pa
vejen opad, men det sidste trin er det allerhgjeste (Githa Vahini 3).

Saraswathi - Flod i Indien. Se ogsa Triveni.
Sarira - Kroppen. Se ogsa Deha.

Sarvaadhara - Der er to kategorier: Aadhaara og Aadheya. Alt dette, der kan ses og
hgres, ja hele Skabelsen, er Aadheya. Det er noget, der bliver understgttet. Det bestar
af de fem elementer. De fem elementer er alle Aadheya, for de hviler pa Brahmam, der
er Grundlaget. Det er alene Brahmam, der er Grundlaget. Brahmam har ikke et andet
grundlag, thi der er ikke nogen anden. Det er derfor, Gud kaldes Sarvaadhaara, alt og
alles Grundlag (Githa Vahini 16).

Sarva-Bhootha-Anthara-Atma - Ganske som strgmmen, er Gud den indre Drivkraft i alle
vaesener (Githa Vahini 15). Gud er alle veeseners indre Virkelighed (Githa Vahini 20).
Den Sjeel, der bor i alle veesener, og som ikke er forskellig fra den Atma, Sjeel, der bor i
dig (Githa Vahini 27). Sarva-bhootha-hithe-rathaha- Veere ivrig efter at fremme alle
levende vaeseners ve og vel (Githa Vahini 27).

Sarva-Karmaphala's Daatha - P4 ganske samme made som stremmen, aktiverer Gud
alle instrumenter og skaenker dem resultater af deres handlinger (Githa Vahini 15).

Sarvam Khalvidam Brahmam - Alt dette er Brahmam.
Sarva-vyaapi - Allestedsneerveerende (Githa Vahini 20).

Sastra - Helligt skrift.

Sathatham Samthusthi - Altid at veere tilfreds (Githa Vahini 22).
Sath - Se under Sath Chid Ananda.

Sath Chid Ananda - | Sastra'erne erkleeres det, at Brahmam er Sath Chid Ananda. |
Vedantha benytter man ogsa dette begreb, men her kaldes Brahman tillige Asthi
Bhaathi Priyam. Deekker disse begreber over det samme? Sath er en betegnelse for
noget, der var, er og Vil veere. Ordet Ashti betegner den samme egenskab. Ordet Chith
er en betegnelse for noget, der er bevidst om alt og alle, og ordet Bhaathi har samme
mening. Ananda betegner en kilde til evig Fryd og Gleede, og Priyam har samme mening
(Githa Vahini 14).

Sathya - Sandhed.

Sathya-Jivi - Din tro pda, at du ikke er den, der udfegrer dine handlinger, og at det er Guds
Vilje, der kommer til udtryk gennem dig, skal veere vedholdende, oprigtig, dybt
rodfeestet og urokkelig. Der bgr ikke veere noget spor af jeg-bevidsthed tilbage. Den,
der har denne oplevelse, har tydeligt ndet livets hgjeste Mal. Han lever i den hgjeste
Lyksalighed. Du skal erkende den Sandhed og blive fast forankret i den Visdom. Den,
der har fremelsket den faste overbevisning, at Gud er alt dette, og som ikke har noget
forhold til eller sleegstskab med den materielle verden, men lever hinsides den, han er
Sathya-Jivi. Et sddant menneskes ophold her har veeret veerdifuldt.

Sathyam Vada, Dharmam Chara - Tal sandhed og udgv Dharma. Denne bergmte
pamindelse er gaet i glemmebogen, ja der er i virkeligheden vendt op og ned pa den. Nu

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

siger man i stedet: Dharmam Vada. Man siger altsa, tal om Dharma. Det er det fgrste
skridt pa vejen til Dharma's forfald (Githa Vahini 7).

Savam - Den, der er som en levende dgd i forhold til Virkeligheden (Githa Vahini 24).

Sishya - Og hvem er en aegte Sishya? Det er den, der streeber efter at overvinde og
beherske det sind, der hele tiden sgger udad (Githa Vahini 11).

Sita - Rama's Hustru. Sita var datter af kong Janaka.

Siva - Det tredje Aspekt af Gud i den hinduistiske Treenighed. Siva er kendt som
Nedbryderen og som Den, der transformerer. Brahma er Skaberen. Vishnu er
Beskytteren eller Opretholderen. Disse tre ses som Aspekter af den ene hgjeste
Virkelighed. Siva's Navn betegner det, der er lykkevarslende. Se under Brahma.

Soucham - Jnani‘ens syvende dyd er Soucham, der betyder renhed. Soucham omfatter
savel den ydre som den indre form for renhed. Og hvad er sa denne indre renhed? Den
kendes p4, at man lever uden at fagle sig tiltrukket eller frastgdt af nogen eller noget, at
man lever uden gnsker og utilfredshed samt uden begaer og vrede (Githa Vahini 23). Se
tillige under Amaanithwam.

Soukhya - Velstand.

Sparsa - En af luft-elementets kvaliteter. Den opfattes ved hjeelp af fglesansen. Se
tillige under Pancha Bhutha.

Srishti - Mangfoldighed (Githa Vahini 11). Skabelsen (Githa Vahini 20). Se ogsa Sthithi
og Laya.

Sthairyam - Jnani‘ens ottende dyd er Sthairyam, der giver sig udtryk i form af
udholdenhed og urokkelig tro samt fraveer af vankelmodighed og uro (Githa Vahini 23).
Se tillige under Amaanithwam.

Sthithi - Opretholdelsen (Githa Vahini 20). Se ogsa Srishti.

Sudhee - Sudhee er en betegnelse for intelligens mildnet af godhed og kontrolleret af
gode karakteregenskaber (Githa Vahini 3).

Sthuladristi - Det grove, fysiske syn.

Sudra - En af de fire kaster. Se tillige under Varna.

Sukla Paksha manedens fjorten lyse dage er de fjorten dage, hvor Manens lys gges dag
for dag. Begrebet Sukla Paksha betegner den ggede straleglans fra sindet, der opstar,

nar man opnar til starre og starre erkendelse af sin egen Guddommelighed (Githa
Vahini 17).

Surya - Se tillige under Adhidaiva.
Sushumna - Det finere legemes rygrad. Se Nadi.
Swakarma - Den Karma, der vedrgrer Atma.

Swarga - Himlen. Se tillige under Sakaama Karma.

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildeveeld

T

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Tejas - Lys. Se tillige under Nishkaama Karma.

Thejorupam - Straleglans. Se tillige under Atma. Thamasah Parasthaath - Det ottende
aspekt af Saguna-Nirakaaraa. Der betyder hinsides mgrke. Han er Vidne til dette magrke,
denne Ajnana. Para betyder at veere et vidne, at veaere ubergrt, og der er ikke noget, der
er mgrkere end Ajnana. Ajnana er det mgrkeste mgrke. Thamasah Parasthaath betyder
derfor hinsides Maya (Githa Vahini 16).

Thapas - Bodsgvelser. Se tillige under Dhyana.

Thapoyajna - Thapoyajna bestar i at anvende al sin tale og udfgre alle sine fysiske og
mentale aktiviteter som Sadhana.

Thathwajnanadarsanam - Jnani'ens tyvende dyd er Thathwajnanadarsanam, der bestar
I at opleve Thath (Det), der er det universelle Princip, som det individuelle blot er en
skygge af (Githa Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam.

Thath - Thath er Paramatma.
Thath Thwam Asi - Du er Det.
Thwam - Thwam er Jivatma. Se under Thath Thwam Asi.

Triveni - Din Bhakthi er, hvor dine tanker er. Bhakthi er ren og hellig som vandet i
Ganges. Karma svarer til Yamuna, og Jnana svarer til Saraswathi, der er den
hemmelige, skjulte og underjordiske flod, der helligger sig selv ved at stramme
sammen med de to andre floder. Triveni er navnet pa det sted, hvor de tre floder lgber
sammen. Det indebeerer, at sindet tilintetggres, at de tre Guna'er bliver til een, og det
medfgrer, at egoet udslettes Githa Vahini 21.

U

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Upaasana - Vedvarende tilbedelse af Gud (Githa Vahini 19).

Uttarayana - Det lyse halvar. Se tillige under Nishkaama Karma.

V

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Vairagyam - Jnani‘ens tiende dyd er Vairagyam, der indebeerer ikke-tilknytning,
forsagelse og manglende interesse for sanseoplevelser i form af lyd, bergring, form,

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



Den guddommelige Sangs Kildevaeld
smag, duft og lignende (Githa Vahini 23). Se tillige under Amaanithwam.
Vaisya - En af de fire kaster. Se tillige under Varna.
Valmiki - Forfatter til det indiske epos Ramayana'en. Se tillige under Ratnakara.

Varna - Kaste. Der er fire kaster i Varna systemet. Varna systemet er selve
fundamentet for vellykkede bestreebelser. Brahmin klassen bestar af dem, der besidder
Sathwaguna, af dem, der har erkendt Brahmathathwam, og som naerer og stgtter et
andeligt og moralsk liv i stadig udvikling, af dem, der hjaelper andre til at opleve den
Lyksalighed, det er at kende sin sande Natur. Kshatriya klassen bestar af dem, der
naerer og beskytter et sundt politisk system, lov og orden savel som hele landets ve og
vel. De veerner om den moral, der er foreskrevet for folket. De holder opsyn med de
onde og med dem, der lever umoralsk, og de kommer de svage og ngdlidende til
undseetning. Vaisya klassen udggres af dem, der pa rette vis leverer og opbevarer alt
det, befolkningen har brug for at kunne leve et materielt tilfredsstillende liv. Sudra
klassen udggres af dem, der med deres tjenester skaber grundlaget for samfundets ve
og vel. De er samfundets styrke og livsnerve (Githa Vahini 8).

Varnadharma - Se under Asramadharma.
Vasudeva - Navn for Krishna, navn for Gud.

Vasudeva Sarvam ldam - Alt dette er Vasudeva, det vil sige, at ens egen Atma er til
stede overalt og i alt (Githa Vahini 22).

Vayu - Luftelementet. Se tillige under Pancha Bhutha.
Vidhi - Pabud.
Vidyabalam - Se under Balam.

Vihaara - Ifglge Githa'en skal man vaere meget omhyggelig med sin Aahaara og sin
Vihaara, med sin fade og med den made, man anvender sin fritid pa (Githa Vahini 26).

Vikalpa - (Githa Vahini 27).

Vikarma - Vikarma omfatter alle de handlinger, der er forbudte. Hvis disse forbudte
handlinger udfares, og motivet er at opna forening med Gud, det vil sige Selvrealisation,
sa bliver handlingerne af den grund helliggjorte. Se tillige under Karma.

Vishaya Jnana - Viden om den objektive verden (Githa Vahini 14).

Vishnu - Det andet Aspekt af Gud i den hinduistiske treenighed. Vishnu er hele
skabelsens Beskytter og Opretholder. Den Allestedsneerveaerende. Han inkarnerer fra
tidsalder til tidsalder for at genoprette Dharma, for at rejse de faldne og for at beskytte
de retsindige, der har bedt for Hans Komme. Se under Brahma.

Viveka - Skelneevne. Se tillige under Aagamaapaayina (Githa Vahini 4).

Vyadhi - Sygdom (Githa Vahini 23).
W

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]




Den guddommelige Sangs Kildeveeld

‘ABCDEFGHIJKLI\/INOPQRSTUVWYZ

Y

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Yamuna - Flod i Indien. Se ogsa Triveni.

Yogabuddhi - Se under Buddhiyogam.

Yogayajna - Yogayajna bestar i at udeve Karma og dog veere hinsides Karma.
Yogayuktha - Gennemtraengt af Yoga (Githa Vahini 16).

Yuga - Tidsalder. Der er fire Yuga'er: Krita, Treta, Dwapara og Kali. De kaldes
tilsammen for Mahayuga.

Z

ABCDEFGHIJKLMNOPQRSTUVWYZ

Top

file:///C|/Erik/sai/VAHINI/GITA/Gita_Vahini_05052017.html[06-05-2017 20:50:20]



	Local Disk
	Den guddommelige Sangs Kildevæld


